## الدّرسُ الأولُ

أتعلمُ منْ هذا الدرسِ أنْ:

# الثّباتُ على الحقّ - سورةُ الأحزابِ 1-8

أسمع الآياتِ الكريمة مراعياً أحكام الثلاوة.
أفسرَ معانيَ مفرداتِ الآياتِ الكريمةِ.
أستنجَ بعض أحكامِ الآياتِ الكريمةِ.

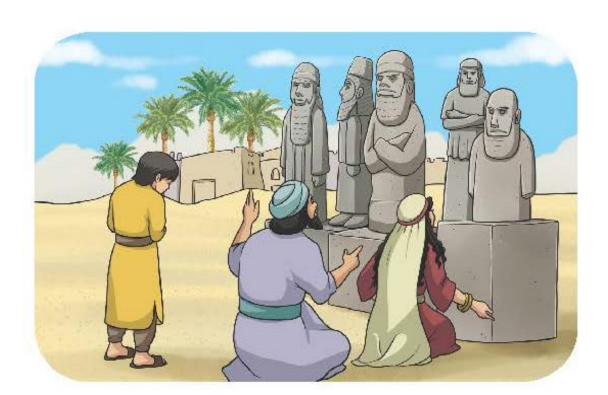
أين الدلالات الواردة في الآيات الكريمة.
أحرض على القيم النب تضمنتها الآياتُ



قَدِمَ أبو سفيانَ، وعكرمةُ - قبلَ إسلامِهم - ومعَهم آخرونَ المدينةَ، فنزلوا على عبدِ اللّهِ بنِ أبيّ، وقد أعطاهم النّبيُّ الأمانَ على أنْ يكلموه، فقاموا فقالوا للنّبيُّ وعندَه عمرُ بنُ الخطابِ محَدُ: ارفضْ ذكرَ آلهينا اللّه و والعُرِّى ومَنَاةِ، وقلْ: إنّ لها شفاعةً ومنفعةً لمن عبدَها، وندعُكَ وربَّكَ، فشقَّ على النّبيُّ اللهُ عَرَهُهُ: ﴿ وَمَنَاةً مُ النّبِيُّ النّبِيُّ اللّهُ عَرَهُهُ: ﴿ وَمَنَاةً مُ النّبِيُّ النّبِيُّ النّبِيُّ النّبِيُ اللّهُ وَلَا تُطِعِ الْكَفِرِينَ وَالْمُنَافِقِينُ إِنّ اللّهُ عَرَهُهُ: ﴿ وَمَنَامُ اللّهُ عَرَهُهُ اللّهُ عَرَهُهُ اللّهُ اللّهُ عَرَهُهُ اللّهُ اللّهُ عَرَهُهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَرَهُهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَرَهُهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ ال

#### اتوقّع:

النتائجَ المتربّبةَ على طلبِ أبي سفيانَ ومَنْ معه. الإعتراف بعبادة الأصنام و الشرك بالله .



#### سورَةُ الأحزاب

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّبِيُّ ٱتَّقِ ٱللَّهَ وَلَا تُطِعِ ٱلْكَفِرِينَ وَٱلْمُنَافِقِينَ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا أَنَّ وَٱلنَّبِعَ مَا يُوحَىٰ إِلَيْكَ مِن زَيْكَ إِنَّ ٱللَّهُ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴿ ۖ وَتَوَكَّلُ عَلَىٰ لَلَّهِ وَكِفَى بِٱللَّهِ وَكِيلًا ﴿ مَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَىٰ لَلَّهُ لِرَجُلِ مِّن قَلْبَانِ فِي جَوْفِهِ ۚ وَمَا جَعَلَ أَزُولَجَكُمُ ٱلَّتِي تُظَايِهِرُونَ مِنْهُنَّ أُمَّهَاتِكُو وَمَا جَعَلَ أَدْعِيآ اَكُمُ أَبْنَآ اَكُمْ ذَالِكُمْ قُولُكُم بِأَفْوَهِكُمْ ۖ وَٱللَّهُ يَقُولُ ٱلْحَقَّ وَهُو يَهْدِي ٱلسَّبِيلَ ﴿ اللَّهِ ٱدْعُوهُمْ لِآبَ إِيهِمْ هُو أَقْسَطُ عِندَ ٱللَّهِ فَإِن لَّمْ تَعْلَمُوٓ أَءَابَاءَهُمْ فَإِخْوَنُكُمْ فِي ٱلدِّينِ وَمَوَالِيكُمُّ وَلَيْسَ عَلَيْكُمُ جُنَاحٌ فِيمَا أَخْطَأْتُم بِهِ، وَلَنكِن مَّا تَعَمَّدَتْ قُلُوبُكُمُّ وَكَانَ ٱللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا أَنْ ٱلنَّهُ عَالَيْنَ أَوْلَى بِٱلْمُوْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِمٍ مُّ وَأَزْوَلَجُهُءَ أُمَّهَانُهُمُّ وَأُوْلُواْ ٱلْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضِ فِي كِتَابِ ٱللَّهِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْسُهَنجِرِينَ إِلَّا أَن تَفْعَلُوا إِلَىٰ أَوْلِيَـآيِكُم مَّعْـرُوفًا كَانَ ذَلِكَ فِي ٱلْكِتَنبِ مَسْطُورًا ﴿ وَإِذْ أَخَذَنَا مِنَ ٱلنِّبِيِّـنَ مِيثَنقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُوجٍ وَإِبْرَهِيمَ وَمُومَىٰ وَعِيسَى أَبْنِ مَرْيَمُ وَأَخَذَنَا مِنْهُم قِيثَنقًا غَلِيظًا الْ الْسَالِيَسَتَلَ اَلصَّدِيقِينَ عَن صِدْقِهِمُّ وَأَعَدُّ لِلْكَلِفِرِينَ عَنَابًا أَلِيمًا ﴿ ﴾ وَأَعَدُّ لِلْكَافِهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

#### أتعرفُ تفسيرُ المفرداتِ القرآنيةِ:

| تفسيزها                                                     | المفردة                     |
|-------------------------------------------------------------|-----------------------------|
| أَنْ يَقُولَ الرَّجِلُ لزوجِتِهِ: أنتِ عليٌّ كَظَهْرِ أمّي. | تُظَيهِرُونَ                |
| مفردُها دعيُّ: وهو الولدُ الذي ينسبُ لغيرِ أبيهِ.           | أَدْعِياءَكُمُ              |
| أرأَفُ وأحقُّ.                                              | أَوْلِيَ                    |
| إثم.                                                        | م م<br>جناح                 |
| أهلُ القراباتِ.                                             | وَأُوْلُواْ ٱلْأَرْتِمَامِر |
| عهدًا عظيمًا على الوفاءِ.                                   | مِّيشَلقًا غَلِيظًا         |

#### أُوّلًا: توقيرُ رسولِ اللَّهِ ﷺ:

والابتداءُ بالنّداءِ يدلُّ على أهمّيةِ الأمرِ ولزومِه؛ وهو النّباتُ على طاعةِ اللّهِ مَل وامتثالِ أمرِه، وأنْ لا يطيعَ النبيُّ اللهُ من رفضَ الإيمانَ ظاهرًا وباطنًا (كفرًا به)، أو مَنْ رفضَه باطنًا وقبلَه ظاهرًا (نفاقًا)، وهذا الأمرُ وإنْ كانَ موجّهًا للنّبيِّ اللهُ ، إلّا أنّه يشملُ المسلمينَ جميعًا، فقد أمرَنا بطاعتِه، فقالَ مَلى: ﴿ يَا أَيُهِ اللّهِ مَا اللّهِ مِن مَن وَاللّهِ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَن مِن مُن اللّهُ مَن مَن وَاللّهُ وَأَطِيعُوا اللّهُ وَأَطِيعُوا اللّهُ وَأَطِيعُوا اللّهُ وَأَطِيعُوا اللّهُ وَأَطِيعُوا الرّسُولَ وَأُولِي اللّهُ مَن مِن كُولُ اللهُ وَاللّهُ مَن مِن مَن اللّهُ وَاللّهُ مَن مِن اللّهُ مَن مِن اللّهُ وَاللّهُ مَن مِن اللّهُ وَاللّهُ مَن مِن اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

فطاعةُ من أمرَنا اللَّهُ بطاعتِهم، هي من تمام طاعتِه عَرْبَهُ في أمرِه ونهيه.

#### أُدلِّلُ:

على تكريم اللهِ مَن للنّبيّ اللّهِ (الدّليلُ - وجهُ الدّلالةِ):

الدليل : (يا أيها النبي )

وجه الدلالة :جعل نداءه من بين الأنبياء عليهم السلام بالوصف كرامة له وتشريفا

من قواعد أصولِ الفقهِ: العبرةُ بعمومِ اللّفظِ لا بخصوصِ السّببِ. أُطبّقُ على الآيةِ الكريمةِ: ﴿ يَثَأَيُّهُا ٱلنَّبِيُّ ٱثَقِ ٱللّهَ وَلَا تُطِعِ ٱلْكَفِرِينَ وَٱلْمُنَفِقِينَ ﴾.

| الحوارُ الّذي دارَ بينَ النّبيِّ ﷺ والوقدِ الّذي جاءَهُ.                   | خصوص السّببِ          |
|----------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| الكافرينَ والمنافقينَ. (دخولُ أل التّعريفِ على اسمِ الفاعلِ يفيدُ العمومَ) | الفاظ العموم في الآية |
| الأمرُ يشملُ كلَّ الكافرين والمنافقين في كل عصر ومكان                      | تطبيقُ القاعدةِ       |

#### ثانيًا: سلامةُ المجتمع:

قَالَ وَهَا الله وَافعالِه ، فناسبَت ما قَلِم عَلِم عَلِم عَلِم عَلِم عَلِم عَلِم وَالله وافعالِه ، فناسبَت ما قبلَها؛ بأنّ الله عليمٌ بما نهاكم عنه ، وناسبَتْ ما بعدَها؛ فهو حكيمٌ فيما أمرَكم به ، وهو اتباعُ ما أوحى به سبحانه إلى رسولِه الله من قرآنٍ وسنّةٍ ، وهذا يحتاجُ إلى تطبيقٍ والترَامٍ ، والله من خبيرٌ بما يعمَلهُ المؤمنُ وغيرُ المؤمنِ .

قلبين

ثُمَّ أَمرَ اللَّهُ مَلَى نبيّهُ ﷺ بالتَّوكَلِ عليه، فهو يكفي من فوض أمرَه إليهِ عَرَهَ ويحفظُه منْ أذى النَّاسِ وافتراءاتِهم. وقلد كانَتْ تسودُ في ذلكَ الوقتِ عاداتٌ وتصوّراتٌ جاهليةٌ، لا تقومُ على عقلٍ أو منطقٍ، ومنها:

- أنَّ للرَّجلِ قلبانِ، حتى قالوا ذلك عن النّبيِّ إلى قالَ ابن عبّاس عنه "أنَّ جماعة قالوا عن النّبيِّ: ألا ترونَ لهُ قلبينِ، قلبٌ معكم وقلبٌ معهم".
  - ﴿ أَنَّ الزُّوجِةَ تصبِحُ أَمًّا إِذَا قَالَ لَهَا زُوجُهَا: أَنْتِ عَلَيٍّ كَظْهِرِ أُمِّي.
    - أنَّ الابنَ بالتّبنّي كالابنِ منَ الصّلبِ.

فأوحى الله عن النبيه الله عنه النبيه الله من الله الأمور والتي هي من كلام الناس بلا دليل ولا علم، فلا حكم لها، ولكن الله من لا يقول إلا الحق، ولا يهدي إلا إلى الحق، فلم يجعل الخالق مستن الرجل قلبين في جوفِه وإنما هو قلب واحد، لا يجتمعُ فيه الإيمانُ والكفرُ معًا.

#### كفّارةُ الظّهار

وهيّ على التّرتيبِ:

- 1. عَتْقُ رِقْبَةٍ مَوْمَنَةٍ.
- فإنْ لمْ يَجِدْ، صام شهرينِ منتابعينِ.
- قإنْ لمْ يَستطعْ، أطعمَ ستينَ مسكينًا منْ قوتِ بليه.

كذلكَ لمُ يجعلِ الرَّوجةَ محرَّمةُ تحريمًا أبديًّا بمجردِ أنْ يقـولَ لها زوجُها: "أنـتِ عليَّ كظهـرِ أمـي"، ورغـمَ قبـح الظّهـارِ، فإنّـه يمكـنُ أنْ يرجـعَ إليهـا زوجُهـا بكفـارةٍ.

كما أنَّه مُبَهِ مُمَالًا له يجعلُ للأبنِ بالتّبنّي حقوقً أو أحكامَ الابنِ منَ الصّلبِ، فلا يبرثُ منَ المتبنّي ولا يحرمُ النّكاحُ، وهذا كلّه لحفظِ الحقوقِ ومنع الظلم وحرصًا على تماسكِ الأسرةِ ونِقاءِ الأنسابِ.

ثمّ بيّنَ مُه الله أنّ مَنْ كَانَ معلومُ النّسبِ أَلْحَقَ بنسبِه، فينسبُ إلى أبيهِ، أمّا مجهولُ النّسبِ فلا يُنسبُ لأحد، و إنّما تكونُ العلاقةُ به علاقة أخوّةٍ وموالاةٍ، قوامُها التكافلُ والوفاءُ وحفظُ الكرامةِ، لذلكَ نجدُ أنّ الإسلامَ قدْ حضّ على كفالةِ البيم.

ولمّا كَانَ احتمالُ الخطأ واردًا في حقّ البشر، فإنّ اللّهَ مَل قدْ وضع الحرجَ في الخطأ، ورفعَ إثمَه، فختمَ الآيةَ الكريمةَ بقوله: ﴿وَكَانَ اللّهُ عَفُولًا رَّحِيمًا ﴾، سمعَ عمرُ مح رجلًا يقولُ: اللّهمَّ اغفرُ لي خطاياي، فقالَ: استغفر اللّه في العمدِ، فأمّا الخطأُ فقد تجوّزَ عنكَ.

ثمّ بينَتِ الآياتُ الكريمةُ أنَّ علاقة النّبي الله والمؤمنين مقدّمةٌ على أيِّ علاقةٍ أخرى، فطاعتُه الله مقدّمةٌ على طاعةِ النّفس، لأنّه الله أرحمُ بالمؤمنين من أنفسِهم، وهو الأحرصُ على جلبِ مصلحةٍ لهم، أو دفع ضررٍ عنهم، قالَ مَل: ﴿ لَقَدْ جَاءَ كُمْ رَسُوكُ مِ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُ مُ حَرِيمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ الله ودفع ضررٍ عنهم، قالَ مَل: ﴿ لَقَدْ جَاءَ كُمْ رَسُوكُ مِ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُ مُ حَرِيمُ مَن فسِهِ، فأينُما ويبينُ الله النّاسِ المعنى فيقولُ: ﴿ أَنا أُولَى بِكُلِّ مؤمنٍ من نفسِهِ، فأيّما رجلٍ ماتَ وترَكَ دَينًا فإليّ، ومن ترزّك ما لا فلورثتِهِ». (أبو داود)

ولقربِ زوجاتِه سَحَة منهُ ﷺ كرّمهنَّ اللَّهُ مَالِ فجعلهنَّ أمهاتِ للمؤمنينَ، وهي منزلةٌ خاصَّةٌ بهنَّ، وقد طهرهنَّ اللَّهُ مَال: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّجْسَاهُ لَالْيَيْتِ وَيُطَهِّرُكُمُ تَطَهِيرًا ﴾ (الاحزاب 33)، وحرَّمَ نكاحَهنَّ من بعدِ رسولِ اللّهِ ﷺ، تكريمًا وتشريفًا لقدرِه ﷺ.

ثم قررَتِ الآياتُ الكريمةُ أنّ التوارثَ بينَ المؤمنينَ يكونُ بسببِ القرابةِ والتّكاحِ والولاءِ، أمّا التواصلُ بينَ النّاسِ، وبذلِ الصّلةِ بينَ المتآخينَ والأصدقاءِ والمعارفِ بالوصيةِ والهبةِ وغيرِها فلا بأسَ في ذلكِ. ومن رحمتِه عرَبَّ بعبادِهِ أنّه راعى ظروفَهم وأحوالِهم، فتدرّجَ معَهم في التشريع، ليسهلَ على التّفوسِ تقبلَ الشّرعِ والرّضا به، وليبقى فضلُه مَل فوقَ كلِّ فضلٍ، فتدرّجَ معهم في أحكام الميراتِ، وفي تحريم الخمرِ، وفي حكم التبنّي؛ فقد كانَ اللهُ أوّلَ من طبّقَ أمرَ اللّهِ مَل، فألغى تبنيه لرّيدٍ، وصارَ يناديه باسمِ أبيه: زيدِ بنِ حارثة عنه.

لله مظاهر اهتمام الإسلام بالأسرة من خلال الآيات الكريمة. حماية الأسرة من العادات الجاهلية السيئة مثل كالظهار و التبني

أهمية مبدأ التدرّج في الحياة.

يوافق طبيعة النفس البشرية في التغيير ليسهل على النفوس تقبل الأحكام الشرعية والالتزام بها .

قَالَ مُلَى: ﴿وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ وَكِيلًا ﴾

🚓 أميّزُ بينَ التّوكّلِ والتّواكلِ.

تفويض الأمر لله تعالى كما في جميع أمور الحياة مع الأخذ بالاسباب

الكسل وعدم السعي وترك الأخذ بالأسباب بحجة أن الله هو الرازق



مظاهرَ تكريم اللَّهِ مَلَى لزُوجاتِ النَّبِيِّ ١٩٥٠.

زوجاثه 🕶

جعلهن الله تعالى أمهات للمؤمنين

حرم نكاحهن من بعد الرسول على

#### أُناقش:

هجرَ الزُّوجِ زوجتَه دونَ سببٍ ( الدوافعُ المحتملةُ، صورُ الهجرانِ، نتائبُ منَ الواقع).

الدوافع: الانضمام إلى أصدقاء السوء - مشكلات عائلية

من صورِ الهجرانِ: ترك بيت الزوجية

نتائجُ من الواقع: ضياع الأولاد - انقطاع المودة بين الرجل وزوجته

#### العلمُ والحكمةُ:

اقترنَت صفتا العلم والحكمة مرّاتٍ كثيرةً في القرآنِ الكريم، قالَ مَلى: ﴿إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِمَا عَكِماً ﴾، ما يدلُّ على أهمّية اجتماعهما، فالعلمُ أنْ تدركَ حقيقة الأشياء وما يتعلَّقُ بها، أمّا الحكمةُ فهي أنْ تضعَ الأمورَ في موضعها، فالعلمُ وحده لا يكفي، إذ لا بدَّ منَ الحكمةِ لتوظيفِه فيما فيه خيرُ النّاسِ وسعادتُهم، وهذا يدلُّ على أنّه لا قيمة للعلم من دونِ العملِ، فعلمُ المريضِ باسمِ دواءٍ ما وتركبيه وفوائدِه لا يكفي لعلاج المرضِ، إذ لا بدَّ له من تناولِ الدّواءِ حسبَ التعليماتِ.

#### أُمثّل:

أَضِربُ مثالًا تطبيقيًّا على ضرورةِ اقترانِ العلمِ بالعملِ. تصيحة الأب المدخن ولده بعدم التدخين لاشك تأثيرها سيكون في حكم العدم

أستقصاي:

بعضَ معاني الحكمةِ (من معاجمِ اللُّغةِ).

1- معرفة أفضل الأشياء بأفضل العلوم 2-الفقه أو الصَّواب قولا و عملا 3-هدي النبوّة أو أحكام القرآن

4-كمال العلم و اتقان العمل

#### ميثاقُ الْأنبياءِ:

قَالَ مَل : ﴿ وَلِذَ أَخَذَنَا مِنَ النَّبِيِّ عَنَ مِشَاعَهُمْ وَمِناكَ وَمِن نُوج وَ إِبْرَهِيمَ وَمُومَى وَعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمٌ وَٱخْذَنَا مِنْهُم مِّيثَنَقَا غَلِيظًا ﴾. فما هو عهدُه عَرْبَهُ و على أنبياتِه مسمع ؟

- أنْ يبلغوا رسالاتهِ ووحيه عَرْنَهُ بلا زيادةٍ أو نقصٍ.
- أنْ يصدّقَ بعضُهم بعضًا، فيؤمنُ كلُّ نبيٍّ بمن جاءَ بعدَه.
  - پؤمنُ كلُّ نبيِّ بالتبيِّ الخاتم محمّدٍ رسولِ اللهِ ﷺ.

وبيّنتِ الآياتُ أَنّ اللّهَ مَل أَخُدَمنَ النّبينَ جميعًا هذا العهدَ الذي عظمَهُ اللّهُ مَل، ثمّ خصّتْ خمسةً من الأنبياءِ بالذّكرِ، هم أولو العرم من الرّسلِ: محمّدٌ ﷺ، ونوحٌ و إبراهيمُ وموسى وعيسى سمر، وبدأ بالنّبيّ ﷺ تشريفًا وتكريمًا له، ولأنّه هو وسيلتُنا لمعرفةِ بقيّةِ الأنبياءِ، والإيمانِ بهم سمر.

#### من أمّهاتِ التّفاسيرِ

قَالَ مَلَ: ﴿ لِلسَّتَلَ الصَّدِيقِينَ عَن صِدْفِهِم ۚ وَأَعَدَّ لِلْكَفِرِينَ عَذَابًا أَلِيمًا ﴾ . يومُ القيامةِ ﴿ لِلسَّتَلَ ﴾ اللهُ ﴿ الصَّدِيقِينَ ﴾ الأنبياءَ ﴿عَن صِدْفِهِم ﴾ في تبليغِ الرّسالةِ ﴿ وَأَعَدَ ﴾ تعالى ﴿ لِلْكَفِرِينَ ﴾ بهم ﴿ عَذَابًا أَلِيمًا ﴾ مؤلمًا . (فضير الجلالين)

#### استنتج:

دلالةَ ذكرِ الأنبياءِ بصيغةِ الجمعِ، والميثاقَ بصيغةِ المفردِ في قولهِ مَلى: ﴿ وَإِذْ أَعَذْنَا مِنَ النَّبِيِّ نَ مِيثَنَّقَهُمْ ﴾.

### تعدد الأنبياء ووحدة الميثاق والعهد الذي اخذه الله عليهم.

#### استنبطُ وأُعلَّلُ:

قَــالَ مَلَى: ﴿ وَإِذَ أَخَذَ اللّهُ مِستَنَقَ النَّبِيِّينَ لَمَا عَاتَيْتُكُم مِن كِتَنبِ وَحِكُمنَو ثُمَّ خَاءَ كُمْ رَسُولٌ مُصَدِقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُ نَبِهِ. وَلَتَنصُرُنَّةُ وَقَالَ عَالَمَ اللّهُ مِن كَتَا مَعَكُمْ مِن كَتَا مَعَكُمْ مِن السَّلَهِدِينَ ﴿ اللّهُ مَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُ نَبِهِ. وَلَتَنصُرُنَّةُ وَقَالَ عَالَهُ مَا لَا فَاشْهَدُوا وَأَنَا مَعَكُم فِن الشَّلَهِدِينَ ﴿ اللّهُ مَا مَعَلَى الْأَنبِياءِ مِدِيمَ يَشْمِلُ أَمْمَهِم.

أَتَأْمَّلُ العبارةَ السّابقةَ، وأكملُ:

الاستنباط: أخذ الله الميثاق على كل نبي أن يؤمن بعجد 🗖 وأخذ الميثاق على أمم الأنبياء بذلك

التعليل: إقامة للحجة واظهارا لفضل سيدنا محد تعلى الامم



## الثِّباث على الحقِّ

| تكريمُ النّباتِ                          | مظاهره                                                         | تقديم طاعته على طاع<br>تحريمُ الزّواجِ من زوجاتِه بعدَ وفاتِه. | النفس والأهل |  |  |
|------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|--------------|--|--|
| الدُّمرُ للنَّباتِّ ولاُمّتِه            | لا تطع الكافرين و المنافقين<br>اتباع امر الله                  |                                                                |              |  |  |
| إبطال عاداتٍ خطإ                         | توكل على الله<br>الظهارُ، التبني الادعاء ان لرجل قلبين في جوفه |                                                                |              |  |  |
| ميثاقُ اللّهِ علا <i>ت</i><br>الْانبياءِ | تبليغ الرسالة في المنشط والمكره وفي تصديق بعضهم لبعض           |                                                                |              |  |  |
| اساش التّوارثِ                           | اتباع سيدنا محجد التحاح القرابة القرابة التحاح التحاح التحاح   |                                                                |              |  |  |
|                                          | محمد باکرام م                                                  |                                                                |              |  |  |

## أنشطةُ الطّالب

#### أُجِيبُ بمفرداي:

• أولًا: فسّرْ قولَه مَل: ﴿ إِنَّا أَيُّمُ النِّيمُ اتَّقِ اللَّهَ وَلَا تُطِعِ الْكَفِرِينَ وَالْمُنَافِقِينَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَرِيمًا ﴾.

يا أيها النبي دم على تقوى الله بالعمل بأو امره واجتناب محارمه, ولا تطع الكافرين وأهل النفاق. إن الله كان عليما بكل شيء, حكيما في خلقه وأمره وتدبيره.

ثانيًا: ما دلالةُ قوله مَال:

1. ﴿وَكَنْهُ بِأَنَّهِ وَكِيلًا ﴾؟

خير من توكلت عليه وفوضت امرك إليه هو الله فحسبك به حافظا

2. ﴿ أَدْعُوهُمْ لِأَبَآيِهِمْ هُوَأَقْسَطُ عِندَ أَللَّهِ ﴾؟

نسب الأدعياء لآبائهم, هو أعدل وأقوم عند الله

♦ ثالثًا: استقصى الأحكام الشّرعيّة الواردة في الآياتِ الكريمةِ:

1-حرمة التبني 2- حرمة الظهار 3- كذب الادعاء بوجود قلبين لانسان 4- وجوب طاعة الرسول الله عنه المسلمين لزوجاته كتعظيم الرسول الله عن طريق المؤاخاة والأنصار.

### وابعًا: استنتح أهميّة إبطالِ تحريم الزّوجةِ على التأبيدِ بالظّهارِ:

حافظ الإسلام على البيوت وأنقذ المرأة من هذا الحرج، وبيَّن أن الظهار منكر من القول وزور؛ لأنه قائم على غير أصل، فالزوجة ليست أماً حتى تكون محرمة كالأم، وجعل الظهار محرِّماً للمرأة حتى يكفِّر زوجها عمَّا حصل منه.

### خامسًا: حسبَ الجدولِ التّالي، قارنْ بينَ كفالةِ البتيم والتّبنّي:

| التّبنّي                                                                 | كفالةُ اليتيمِ                                                                 | وجة المقارنة      |
|--------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| ادعاء نسبة الولد لمن ليس والدًا له                                       | القيام بشئون اليتيم من التربية والتعليم وما يحتاجه منمن المأكل والمشرب والملبس | المفهومُ          |
| التقرب الى الله بتربية طفل فقير بائس<br>حرم عطف الأبوة وتسبته الى نقسه ، | الأجر والثواب برعاية اليتيم<br>وحفظه من الضياع                                 | الهدف             |
| محرم<br>                                                                 |                                                                                | الحكمُ الشّرعايُّ |