# ا الدرسُ الأولُ

## سورةُ الكهفِ 1-8

1.أتلوَ الآياتِ الكريمةَ تلاوةً مجوَّدَةً.

3.أبينَ أسبابَ نزولِ سورةِ الكهفِ.

4.أحلِّلَ بعضَ دلالاتِ الآياتِ الكريمةِ. 2.أفسرَ معانيَ مفرداتِ الآياتِ الكريمةِ. 5.أسمُّعَ الآياتِ الكريمةَ غيبًا.

أتعلمُ منْ

إضاءات "مَنْ حَفِظَ عَشْرَ آيـاتٍ مِنْ أُولِ سورةِ الكهفِ عُصِمَ منَ الدَّجالِ"

نزلتْ سورةُ الكهفِ في مكةَ المكرمةِ، بعدَ أَنْ أرسلتْ قريشُ النضرَ بنَ الحارثِ وعقبةَ بنَ أبي معيطٍ إلَى المدينةِ، وقالوا لهمْ: اسألوا الأحبارَ عنْ محمدٍ وصفتِهِ، وأخبروهُمْ بقولِهِ، فإنهُمْ أهلُ كتابٍ، وعندهُمْ منَ العلم ما ليسَ عندنا. انطلقَ وفدُ قريشِ إلى المدينةِ، وسألوا أحبارَ اليهودِ، فقالواً لهمْ: سلوهُ عنْ ثلاثٍ، فإنْ أخبركُمْ بهنَّ فهوَ نبيٌّ مُرْسَلٌ، وإنْ لمْ يفعلْ فالرجلُ متقوِّلٌ، سلوهُ عنْ فتيةٍ ذهبوا في الدهرِ الأولِ، ما كانَ منْ أمرهم، فإنهُ كانَ لهمْ حديثٌ عجيبٌ، وسلوهُ عنْ رجلِ طوَّافٍ بلغَ مشارقَ الأرضِ ومغاربَها، ما كانَ نبؤُهُ؟ وسلوهُ عن

فلمَّا رجعَ وَفَدُ قريشٍ قالوا: جئناكُمْ بفصلِ ما بينكمْ وبينَ محمدٍ، ثمَّ جاؤوا



## - أتلو وأحفظُ:



### سورَةُ الكهف

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ الْحُمَدُ لِلّهِ الذِى أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الْكِئْبَ وَلَمْ يَجْعَلُ لَهُ عِوَجًا ﴿ فَيَ قَيْمًا لِيُنذِرَ بَأْسًا شَدِيدًا مِن لَّدُنْهُ وَيُبَشِّرَ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُوكَ الصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا حَسَنَا ۞ مَّنكِثِينَ فِيهِ أَبَدًا ۞ وَيُنذِرَ اللَّهُ وَلَدًا ۞ مَا لَكُمْ بِهِ عِنْ عَلْمٍ وَلَا لِآبَآبِهِ مَّ كَبُرَتْ كَلِمَةً غَمْرُجُ مِنْ أَفْوَهِ هِمْ إِن اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ وَلَدًا ۞ مَّا لَهُمْ بِهِ عِنْ عِلْمٍ وَلَا لِآبَآبِهِ مَّ كَبُرَتْ كَلِمَةً غَمْرُجُ مِنْ أَفْوَهِ هِمْ إِن اللَّهِ عَلَىٰ كَبُرَتْ كَلِمَةً عَمْرُجُ مِنْ أَفُوهِ هِمْ إِن اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ وَلَدًا ۞ مَا لَكُ بَعْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ وَلِمُ اللَّهُ الْكُولُونَ اللَّهُ ا

سورة الكهف

### أتعرفُ تفسيرَ المفرداتِ القرآنيةِ:

| تفسيرُها                        | المفردة        |
|---------------------------------|----------------|
| العدولُ عنِ الحقِّ إلَى الباطلِ | عِوَجَا        |
| المستقيم المعتدلُ               | قَيِّـمًا      |
| مُهْلِكُ                        | بُنجِعٌ        |
| حُزْنًا                         | أَسَفًا        |
| لنختبرَهُمْ                     | لِنَهْلُوَهُوْ |
| تُرابًا                         | صَعِيدًا       |
| ملساء لا نبات فيها              | جُرزًا         |

#### رَبُّ عظيمٌ وكتابٌ كريمٌ:

تبدأُ السورةُ الكريمةُ بحمدِ اللهِ عزَّ وجلَّ، تعليمًا للناسِ الثناءَ على ربهِمْ بما يليقُ بجلالِهِ، فالحمدُ يكونُ على كلِّ إنعامِ منهُ عزَّ وجلَّ، أمّا الشكرُ فيكونُ على نعمةٍ خاصةٍ بالقائلِ، ونعمهُ لا تُحصَى سبحانَهُ، فحمدُهُ واجبٌ على خلقِهِ في كلِّ لحظةٍ، ومنْ أعظمِ نعمِهِ عزَّ وجلَّ: نعمةُ إرسالِ سيدِنا محمدٍ في رحمةً للعالمينَ، ونعمةُ تنزيلِ القرآنِ الكريمِ، فقدْ أنزلَهُ تعالَى كتابًا لاعوجَ فيهِ، ولا تناقضَ ولا اختلافَ، وهذهِ إشارةٌ إلى أنهُ كاملٌ في ذاتِهِ، وأنزلَهُ سبحانَهُ ﴿ فَيِمَا ﴾ مستقيمًا في كلِّ تفاصيلِهِ، فهوَ مكمِّلٌ لغيرِهِ، وسببُ لهدايةِ الخلقِ إلى الحقِّ.

وقدْ قدَّم نفيَ صفةِ النقصِ فقالَ تعالَى: ﴿ وَلَمْ يَجْعَل لَهُ عِوْجًا ﴾؛ لنفي ما تبادرَ إلَى أذهانِهِمْ أُولًا منْ أنَّ القرآنَ منْ كلامِ البشرِ، وأنهُ سحرٌ، وأنهُ شعرٌ، ثمَّ أكَّدَ حقيقةَ هذا القرآنِ أنهُ ﴿ قَيِّـمًا ﴾ معتدلًا وصراطًا مستقيمًا يبينُ الحقَّ منَ الباطلِ، ويخرجُ الناسَ منْ ظلماتِ الضلالِ والتعصبِ والغلوِّ، إلَى الوسطيةِ والاعتدالِ والسعادةِ.

منْ هنا وجبَ الحمدُ للهِ علَى الناسِ، فالقرآنُ الكريمُ و إنْ نزلَ علَى سيدنا محمدٍ على الله أنهُ نزلَ للناسِ جميعًا.

## عِوج: للأمور المعنوية، عوج: للأشياء المادية.

نستنبط قاعدة تبرّر استخدام كلمةِ ﴿ عِوجًا ﴾ بالكسرِ في الآيةِ الأولى.

[ أعلُّل: أُبَرِّرُ منطقيًّا ما يلي:

ذكرتِ الآياتُ الكريمةُ صفةَ القرآنِ ﴿ فَيَعَمَّا ﴾ بعدَ أَلْتَأْكِيدِ على استقامته

## الدرسُ الأول

#### رسالةُ عامةُ:

أرسلَ اللهُ تعالَى لكلِّ أمةٍ رسولًا، وأرسلَ سيدَنا محمدًا على إلَى الناسِ جميعًا، فجعلَهُ خاتمَ الأنبياءِ، ورسالتَهُ خاتمةَ الرسالاتِ، فبَيَّنتْ ما للناسِ وما عليهِمْ، ﴿ لِّيُنذِرَ بَأْسَا شَدِيدًا مِّن لَّدُنْهُ وَيُبَشِّرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾، فدلتِ الآيةُ علَى مواقفِ الناسِ منْ هذهِ الرسالةِ، فهمْ فريقانِ: فريقٌ آمنَ بها وفريقٌ كفرَ بها، فجاءَ التحذيرُ منْ عندابٍ شديدٍ منْ عندِ اللهِ - سبحانَهُ - لِمَنْ يكفرُ بها، لعلهُ يشوبُ إلَى رشدِهِ بعدَ أنْ وضحتْ لـ ألعاقبـ أنه فيجنِّبَ نفسَـ أن النهايـ أن ويصبحَ من المؤمنين بما جاءَ بـ ورسول اللـ في الله فتكونَ لهُ البشرَى بنعيمِ دائمٍ وخلودٍ في جنةٍ لا كدرَ فيها ولا تعبَ، وهنا نجدُ أنهُ تعالَى قـدْ قـدًمَ التحذيرَ منَ العذابِ ليبينَ لنا أنَّ إنقاذَ البشرِ هوَ الأولويةُ وليسَ عذابُهُم، قالَ تعالَى: ﴿ مَّا يَفْعَكُ ٱللَّهُ بِعَذَابِكُمْ إِن شَكَرْتُمْ وَءَامَنـتُمْ وَكَانَ ٱللَّهُ شَاكِرًا عَلِيمًا ﴾ [النساء: 147]، ومـعَ هــذا تــركَ للإنســانِ أنْ يختــارَ طريقَهُ، وليسسَ لأحدٍ أنْ يجبرَ أحدًا على اختيارٍ معينِ، قالَ تعالَى: ﴿ وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ لَا مَنَ مَن فِي ٱلْأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعًا ۚ أَفَأَنتَ تُكْرِهُ ٱلنَّاسَ حَتَّى يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴾ [بونس: 99]

### أقارنُ:

منْ خلالٍ ما سبقَ أَكملُ المقارنةَ حسبَ الجدولِ التالي:

| روربر ر<br>ويلسِر | يُنذِرَ  | وجهُ المقارنةِ |
|-------------------|----------|----------------|
| بالخير            | بالشر    | المعناب        |
| يشجعه             | يحذر منه | النتيجة        |

### أستنبط:

تأملُ قولَهُ تعالَى: ﴿ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّالِحَاتِ ﴾. وأستنبطُ منهُ قيمةً منْ قيم الإسلام.

..... الإيمان يقتضي العمل <sub>- "</sub>.....

## حجةُ باطلةُ:

قَـالَ تعالَى: ﴿ وَيُنذِرَ ٱلَّذِينَ قَالُواْ ٱتَّخَـٰذَ ٱللَّهُ وَلَدًا ﴾ بعـدَ أنْ جـاءَ الإنـذارُ عامًّا، جـاءَ مـرةً ثانيـةً مفصـلًا خاصًا، فقدْ كانَ المشركونَ يقولونَ: نحنُ نعبدُ الملائكةَ والملائكةُ بنـاتُ اللهِ. فجـاءَ الإنـذارُ والردُّ معًـا لهمْ ولمنْ يقولُ مثلَ قولِهِمْ، سواءٌ فيهِ هُمْ ومَنْ سبقَهُمْ مِنْ آبائِهِمْ، فقدْ أخذوهُ اتباعًا لا اقتناعًا، بلا علم أوْ حجةٍ أو دليلٍ، وهـ ذا هـ وَ الكـذبُ بعينِهِ؛ لأنَّ وجـودَ الولـدِ ليلبيَ حاجـةً معنويـةً كعاطفـةِ الأبـوةِ والأمومةِ، أوْ حاجةً ماديةً كالعزوةِ ومدِّ يدِ العونِ لوالديهِ، والحاجةُ هيَ نقصٌ عندَ المحتاج، واللهُ تعالَى مُنَزَّهُ عن النقصِ مطلقًا، قالَ تعالَى: ﴿ لَمْ كِلِدُ وَلَمْ يُولَدُ ﴾ [الإخلاص: 3]. وقدْ كُرِّرَ التحذيرُ في الآياتِ؛ لبيانِ عِظَم ما يقولونَ، وخطورةِ ما يختارونَ لأنفسِهِمْ.

- في الإنذار الأولِ يَنَّنَ اللهُ تعالَى ما أنذرَهُمْ به، أذكرُ ما أنذرَهُمْ بهِ في المرةِ الثانيةِ.

العذاب الشديد في الآخرة.

- قالَ تعالَى: ﴿ كُبُرَتْ كَلِمُهُ ﴾ أيْ عَظْمَتْ وكانتْ قمةَ الكفرِ، فاستحقتْ عذابًا شديدًا.

أذكره فالكات التخذ الله ولدا وهافي سورةٍ أُخْرى منْ سوالة أن دعوا للرحمن ولدا

## نبيُّ الرحمةِ:

قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَلَعَلَّكَ بَنْخِعٌ نَفْسَكَ عَلَىٰ ءَائْرِهِمْ إِن لَّمْ يُؤْمِنُوا بِهَنذَا ٱلْحَدِيثِ أَسَفًا ﴾.

عليهِ، حتَّى لا يُهْلِكَ نفسَهُ، سواءٌ بالموتِ أَوْ بِرَدِّ فعلِ سيِّئ.

يخاطبُ اللهُ تعالَى رسولَهُ عِلى: كأنكَ يا محمدُ سَتُهْلِكُ نفسَكَ لأنَّ قومَكَ لمْ يصدِّقوا دعوتَكَ، فشبَّهَ نبيَّهُ ﷺ وقدْ جاءَ بخيرَي الدنيا والآخرةِ للناسِ جميعًا، فأعرضَ عنهُ قومُهُ، فشبَّهَهُ بمنْ فارقَهُ أُحِبُّتُهُ، فتملُّكَهُ حـزنٌ شـديدٌ علَى بُعْدِهِمْ، وخَـوْفٌ منْ هلاكِهِمْ، فهـ وَ يحبُّهُمْ، ويحبُّ لهـمْ ما يحـبُّ لنـفـسِهِ على، ولمْ يبادرْ إليهمْ بِشَرِّ، وظلَّ يرجو اللهَ تعالَى أنْ يُخْرِجَ منْ أصلابِهِمْ مَنْ يوحِّدُ اللهَ، وهذا حالُهُ عِلَيْ علَى مدارِ ثلاثة وعشرينَ عامًا، ووصيَّتُهُ لصحابتِهِ وأمتِهِ إلَى يوم القيامةِ تجاهَ الناسِ جميعًا. وهنا تشيرُ الآياتُ إِلَى أهميةِ الجانبِ النفسيِّ في الإنسانِ، فلا يَتركُ حزنَـهُ أَوْ غَضِبَهُ أَوْ يأسَـهُ يسيطرُ

تعرضَ لخسارة كبيرة، فأصابَهُ غَمُّ ويأسُّ شديدٌ، وفقدَ رغبتَهُ في الطعام، ويقولُ: إنَّ حياتَهُ انتهتْ.

أوجدُ حلًّا منظَّمًا لهذهِ المشكلةِ بخطواتٍ متسلسلةٍ.

وجدُ حَلَّا

| أضعُ الحلولُ | أحددُ الاُولوياتِ | أحددُ الاُسبابَ | أحَدُّدُ المشكلة |
|--------------|-------------------|-----------------|------------------|
| القانون      | أن يأكل           | إهمال           | صدمة             |
| تمويل        | الشخص             |                 | نفسية            |
| المشروع      | تخفیف             | سرقة            |                  |
| تعويضه       | الحزن             | واحتيال         | خسارة            |

## أستنتخ

مظاهرَ حُبِّ النبيِّ ﷺ للناسِ.

حرصه على إيمانهم، دعاؤه لهم، صبره عليهم

## الدرسُ الأولَ

#### الدنيا دارُ ابتلاءِ

قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى ٱلْأَرْضِ زِينَةً لَمَّا لِنَبْلُوَهُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾.

يبينُ عنَّ وجلَّ أنَّ الدنيا دارُ اختبارٍ، وأنَّ اللهَ خلقَ الأرضَ وما عليها منْ حيوانٍ ونباتٍ وماءٍ وهواءٍ، ف جعلَهُ زينةً لها، فيتمتعُ الناسُ بجمالِها وبما فيها منْ أسبابِ حياتِهِمْ، دونَ أنْ تُنْسِيَهُمُ الهدفَ الذي خُلقوا من أجلِهِ، وَنَ أَنْ تُنْسِيَهُمُ الهدفَ الذي خُلقوا من أجلِهِ، قالَ تعالَى: ﴿ وَمَا خَلَقَتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴾ [الذاريات: 56].

إذنْ الابتلاءُ يُظهرُ أيهمْ أحسنُ توكلًا وطاعةً للهِ تعالَى فيما خَلَقَ لهمْ في الدنيا، فينتفعُ بها كما أمرهُ اللهُ سبحانَهُ، بلا إسرافٍ ولا تبذيرٍ، طاعةً للهِ، و يعمرُها و ينميها عبادةً لهُ عزَّ وجلَّ، فكلُّ ما علَى الأرضِ خلقهُ تعالَى وسخرهُ لبني آدمَ، و يومَ القيامةِ يجعلُهُ ترابًا، وتكونُ الأرضُ ملساءَ مستويةً لا حياةَ فيها. وهنا تسليمٌ بأنَّ اللهَ تعالَى هوَ الخالقُ، وهوَ الرازقُ، وهوَ المُحيى، وهوَ المُميتُ، و بيدِهِ مقاليدُ كلِّ



#### CO30

#### أستقصاي:

وردتْ كلمةُ الزينةِ في قولِهِ تعالَى: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَاعَلَى ٱلْأَرْضِ زِينَةً لَمَّا ﴾. بالتعاونِ معَ طلابِ الصفِّ و بإشرافِ المعلم. أذكرُ معاني كلمةِ الزينةِ ودلالاتِها.

| الدلالاتُ                               | المعاني   |
|-----------------------------------------|-----------|
| 1.16                                    | الأموال   |
| الله الله الله الله الله الله الله الله | الأولاد   |
|                                         | الحيوانات |
| تدوم                                    | البيوت    |
|                                         | الحدائق   |

## أتأمل:

أيُّ هذهِ الدلالاتِ تنطبقُ علَى الآيةِ الكريمةِ؟

كلها زائلة لا تدوم

أعلز

أمامَ زملائي عنْ مظاهرِ الجمالِ في أحدِ عناصرِ الطبيعةِ، مبينًا عظمةَ الخالقِ في العنصرِ الذي اخترتُهُ

. 100

شفـوي



سورةُ الكهفِ

مناسبةُ النزول

استعانة قريش باليهود وتوجيه أسئلة لتحدي الرسول

الدنيا دارُ ابتلاءِ

في الدنيا يبتلى المؤمن ولا بد أن يصبر لينال الأح رسالةٌ خالدةٌ

دعوة الإسلام والقرآن باقيان ليوم القيامة

الدرسُ الأولُ

أنشطةُ الطالب

أجيبُ بمفردي:

أولًا: ألخصُ سببَ نزول سورةِ الكهفِ.

ثانيا: أذكرُ المقصودَ بقولهِ تعالى: ﴿ لنبلوكُمْ أيكُمْ أحسنُ عملًا ﴾.

## ثالثًا: أختارُ أقربَ معنًى للمفرداتِ القرآنيةِ ممّا يقابلُها برسم خطُّ تحتَهُ:

| المعنّاب                               | المفردة          | 7 |
|----------------------------------------|------------------|---|
| القرآنُ الكريمُ، التوراةُ، الإنجيلُ    | ٱلۡكِتُبُ        | 1 |
| يحذُّرُ، يرغُّبُ، يعلنُ حدوثَ خيرٍ     | رورت ر<br>ويبشِر | 2 |
| الطيباتُ، الحسناتُ، تركُ المعاصي       | ٱلصَّلِحَاتُ     | 3 |
| بلا انقطاع، بلا راحةٍ، بلا نهايةٍ      | أبكأ             | 4 |
| لا يَحيدُ عنِ الحقِّ، لا يجاملُ، صحيحٌ | قَيْـمًا         | 5 |

## • رابعًا: أفسرُ معنى قولِه تعالى: ﴿ كَبُرَتْ كَلِمَةُ تَغْرَجُ مِنْ أَفُولِهِمٍ أِن يَقُولُونَ إِلَّا كَذِبًا ﴾

عَظُمت هذه المقالة الشنيعة التي تخرج من أفواههم، ما يقولون إلا قولا كاذبًا .

## ♦ خامسًا: أستخرجُ منَ الآيةِ الأولَى والثانيةِ أحكامَ التلاوةِ التاليةِ:

عوجاً قيما ، لينْذر ، بأساً شديدا . إخفاءً حقيقيًّا إظهارًا شفويًّا ولمْ يجعل ، لهمْ أجرا. إدغافا بِفُنْةٍ أبداً وينذر ، إنْ يقولون . إدغامًا بغيرٍ غُنَّةٍ قيماً لينذر ، من لدنه.

## نشاط فردى

هناكَ مَنْ يقولُ: إِنَّ كُلُّ نبيٌّ جاءَ بلسانِ قومِهِ، فهوَ خاصٌ بهم.

فَرَدُوا عليهِمْ: لَكُنْ لَوْ جَاءَ بغيرِ لسانِ قَومِهِ، هلْ سيفهمُهُ قَومُهُ؟ والجوابُ: لا، إذنْ لنْ

يؤمنوا بهِ، فَإِذَا لَمْ يؤمنْ بهِ قومُهُ لنْ يؤمنَ بهِ الآخَرونَ، إذنْ ليسَ بالضرورةِ أنْ يكونَ

النبيُّ خاصًا بقومهِ



أثري خبراتي

12

## نشاط فردي

## اَقَيِّمُ ذَاتَي

| مستوى تحققِهِ |      |        | 1-11 2 11-                             |   |
|---------------|------|--------|----------------------------------------|---|
| متميزٌ        | جيدُ | متوسطٌ | جانبُ التعلمِ                          | ٢ |
|               |      |        | تلاوةُ الآياتِ القرآنيةِ تلاوةً مجودةً | 1 |
|               |      |        | حفظُ الآياتِ القرآنيةِ                 | 2 |
|               |      |        | معاني المفرداتِ                        | 3 |
|               |      |        | المعنى الإجماليُّ                      | 4 |
|               |      |        | الأحكامُ الواردةُ في الآياتِ           | 5 |

## نشاط فردي



أحفظُ سورةَ الكهفِ وأتلوها دائمًا، وخاصةً يومَ الجمعةِ



#### القرآنُ المكثُ والمدنثُ

.00.

أتعلمُ منْ هذا الدرسِ أَنْ

1- أُوِّضِّحَ الحكمةَ منْ نزولِ القرآنِ الكريمِ مُنَجَّمًا. 3- أُوَضِّحَ مميزاتِ القرآنِ المكيِّ والمدنيِّ.
 4- أُلخِّصَ فوائدَ العلمِ بالمكيِّ والمدنيِّ. 2- أُعرِّفَ القرآنَ المكيَّ والمدنيَّ.

#### أبادز لأتعلم

نزلَ القرآنُ الكريمُ علَى نبينا محمد على مفرقًا علَى مدَى ثلاثٍ وعشرينَ سنةً تقريبًا، وهذا يعني أنهُ نزلَ في مكةَ المكرمةِ، وفي المدينةِ المنورةِ تبعًا لحركةِ النبيِّ في الله كان للمكانِ انعكاسُهُ علَى السورِ القرآنيةِ، سواءٌ في تصنيفِها أوْ في خصائصِها أوْ في علومِها الاحقًا، كما ظهرَ ذلك في جهودِ العلماءِ.

وقد أثارَ نزولُ القرآنِ الكريم بهذهِ الصورةِ تساؤلَ بعضِ الناسِ في وقتِها: لماذا لمْ ينزلِ القرآنُ الكريمُ علَى النبيِّ على دفعة واحدةً في كتابٍ واحدٍ؟ وقد أجابَ القرآنُ الكريمُ عنْ تساؤُلِهِمْ في حينهِ، قالَ تعالَى:

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ۚ لَوْلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ ٱلْقُرْءَانُ جُمَّلَةً وَنِعِدَةً كَذَلِكَ لِنُثَيِّتَ بِهِۦ فَوَادَكَ ۖ وَرَتَلْنَهُ تَرْتِيلًا ﴿ ۖ وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلِ إِلَّا جِمُّنَاكَ بِٱلْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا اللهِ [الفرقان].

#### أتعاونُ وأستنتجُ:

- بالتعاون مع مجموعتي أحَدِّهُ الحكمة منْ نزولِ القرآنِ الكريمِ مُنَجَّمًا منْ خلالِ الآيتينِ الكريمتينِ السابقتينِ. تثبيت قلب رسول الله علي، تيسير حفظه و فهمه، مجاراة الحوادث والوقائع

#### أتخيَّلُ وأحدُّدُ:

جغرافيا أماكن نزول القرآن الكريم من حيثُ الموقعُ والطبيعةُ. مكة منطقة جبلية يعمل أهلها بالتجارة أما المدينة فهي منطقة سهلية يعمل أهلها بالزراعة

#### أُستخدِمُ مهاراتى لأتعلُّمُ 📆 🕏 أُستخدِمُ مهاراتى

#### التعريفُ بالقرآنِ المكيِّ والمدنيِّ:

اتفقَ العلماءُ علَى أنَّ القرآنَ الكريمَ منهُ المكيُّ والمدنيُّ: المكتُ هوَ: ما نزلَ منَ القرآنِ قبلَ الهجرةِ، حتَّى ولوْ نزلَ بغيرِ مكةً. المدنابُ هوَ: ما نزلَ منَ القرآنِ بعدَ الهجرةِ و إنْ كانَ نزولُهُ بمكةً.

#### خصائصُ القرآنِ المكيِّ والمدنيِّ:

بداً اهتمامُ العلماءِ المسلمينَ بالمكيِّ والمدنيِّ منْ سورِ القرآنِ الكريمِ منذُ عصرِ التابعينَ، وذلكَ نظرًا لأهميةِ هذا العلمِ لباقي علومِ القرآنِ، كالناسخ والمنسوخِ، وأسبابِ النزولِ، وعلومِ التفسيرِ، وقدْ تتابعتْ في هذا العلمِ جهودُ العلماءِ - رحمهمُ اللهُ تعالَى - حتَّى صارَ علمًا مستقلًا لهُ مصادرُهُ وأعلامُهُ، وكانَ ممنْ كتبَ في هذا العلم، الضحاكُ بنُ مزاحم - رحمهُ اللهُ - ، وابنُ شهابِ الزهريُّ - رحمهُ اللهُ - في كتابِهِ: (تنزيلُ القرآنِ).

ولا تزالُ جهودُ أَلعلماءِ مستمرةً في هذا العلم إلَى وقتِنا الحاضرِ، فقدْ أُعدَّتْ رَسَائلُ علميةٌ حولَ المكيِّ والمدنيِّ، منها رسائلُ ماجستير، ورسائلُ دكتوراه في خصائصِ المكيِّ والمدنيِّ.

ولا يتبادرُ إلَى الذهنِ أنَّ هناكَ فرقًا بينَ المكيِّ والمدنيِّ مَنْ حيثُ وجوبُ العملِ بأحكامِهِ أَوْ ثبوتُهُ، فكلُّهُ كلامُ اللهِ المنزلُ علَى رسولِنا ﷺ، المتواترُ المتعبدُ بتلاوتِهِ، المسطورُ بينَ دَفَّتيِ المصحفِ، ولكنْ كانَ لكلِّ مرحلةٍ منْ مراحلِ الدعوةِ طبيعتُها وظروفُها، وبالتالي موضوعاتُها وأساليبُها.

وقدْ حُددتْ هذهِ الدراساتُ والبحوثُ خصائصَ المكيِّ والمدنيِّ علَى النحوِ التالي:

#### الآياتُ المكيةُ

- 1- تُرَكِّزُ علَى الأمورِ الآتيةِ:
- الدعوة إلَى التوحيدِ وعبادةِ اللهِ، وذِكْرِ القيامةِ والجنةِ والنارِ، ومجادَلةِ المشركينَ، والدعوةِ إلَى الفضائل الأخلاقيةِ.
- 2- الإكثارُ منْ عَرْضِ قِصَصِ الأنبياءِ وتكذيبِ أقوامِهِمْ لهمْ للعبرةِ والزَّجْرِ، وتسليةِ الرسولِ فَا
  - 3- قِصَرُ الفواصلِ مع قوةِ الألفاظِ، وإيجازِ العبارةِ
     وشِدَّةِ الأسلوبِ.
- 4- النداءُ فيها غالبًا: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ﴾، وليسَ فيها في الوقتِ ذاتِهِ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ ﴾.
  - 5- تشمل الآياتِ التي وردَ فيها لفظُ ﴿ كُلَّا ﴾.
    - 6- تشمل الآياتِ التي جاءَ بها سجدةٌ.

#### الآياتُ المدنيةُ

- 1- تُرَكِّزُ علَى بيانِ الأمورِ الآتيةِ:
- التشريعاتِ العمليةِ والأحكامِ التفصيليةِ في العباداتِ والمعاملاتِ، والحدودِ، والجهادِ، والسَّلْمِ، والحربِ، ونظامِ الأسرةِ، وقواعدِ الحُكْمِ، ووسائلِ التشريع.
  - 2- مخاطبة أهل الكتاب ودعوتُهم إلى الإسلام.
  - 3- طولُ المقاطعِ والآياتِ في أسلوبٍ يقرِّرُ قواعدَ التشريعِ وأهدافَهُ.
  - 4-النداءُ فيها غالبًا: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ وَامَنُواْ ﴾.
- 5- الكشفُ عنْ سلوكِ المنافقينَ وبيانُ خطرِهِمْ علَى الدينِ.



#### أتعاونُ وأطبِّقُ:

- بالتعاونِ معَ مجموعتي أمّيِّزُ المكيَّ منَ المدنيِّ فيما يلي معَ بيانِ السببِ:

| السبب                                                            | نوعُها | الآياتُ القرآنيةُ                                                                                                                                                   |
|------------------------------------------------------------------|--------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| النداء فيها ياأيها الذين آمنوا<br>تناولت تحريم الربا ففيها تشريع | مدنية  | قَالَ تَعَالَى:﴿ يَمَا يَنَهُمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَذَرُوا مَا بَقِىَ مِنَ ٱلرِّبَوَّا إِن<br>كُنتُم مُّوَّمِنِينَ ﴾ (البقرة: 278)              |
| تناولت جانب العقيدة بالنهي عن الشرك بالله والخطاب فيه شدة        | مكية   | قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلِذْ قَالَ لُقْمَنُ لِأَبْنِهِ وَهُوَ يَعِظُهُ يَنْهُنَ لَا ثَشْرِكَ بِأَلَّهِ ۚ إِلَّهِ إِ                                                     |
| النداء فيها ياأيها الذين آمنوا تناولت تشريع الصيام               | مدنية  | قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيامُ كَمَا كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيامُ كَمَا كُنِبَ عَلَيْكُمُ تَنَّقُونَ ﴾ (البقرة: 183) |
| أياتها قصير وبدأت بلفظ كلا                                       | مكية   | قَالَ تَعَالَى:﴿ كُلَّا إِنَّهَا نَذَكِرَةٌ ﴿ اللَّهُ فَنَ شَآءً ذَكَرَهُۥ ﴾ (عبس: 11-12)                                                                           |

#### أحلل:

- بالتعاون مع مجموعتي أبينُ الدواعيَ والأسبابَ التي أدتْ إلَى تغير مواضيعِ الخطابِ في القرآنِ الكريمِ بعدَ الهجرةِ إلَى المدينةِ.
- بسبب ظهور ملامح الدولة الإسلامية، الحاجة لتنظيم العلاقات بين أفراد المجتمع، الحاجة إلى قوانين
  - تنظم علاقة الإنسان بنفسه وغيره والآخرين

#### أبدى رأيًا:

- بالتعاون بينَ مجموعتي ومجموعةٍ أخرَى، نحددُ موضوعاتِ الخطابِ المناسبةِ للمرحلةِ التي نعيشُها اليوم.

الوسطية

الاعتدال

الحوار والنقد البناء احترام الرأي الآخر الوضوح الثبات...

#### فوائدُ العلمِ بالمكيِّ والمدنيُّ:

للعلم بالمكيِّ والمدنيُّ فوائدُ كثيرةٌ منها:

 ا.يمكِّنُ منْ تتبع سيرةِ الرسولِ ﷺ منْ خلالِ الآياتِ القرآنيةِ، فقدِ استخرقَ نزولُ القرآنِ ثلاثةً وعشرينَ عامًا، متزامنًا معَ الأحداثِ الَّتي مرَّ بها النبيُّ على، فكانَ فهمُ المكيُّ والمدنيِّ رافدًا منْ روافدِ علم السيرةِ النبويةِ ومكملًا لها.

2. تُعرف أساليبُ القرآنِ الكريم بمراعاةِ حالِ المخاطَبِ، ويمكنُ الإفادةُ منها في أسلوبِ الدعوةِ إلى اللهِ تعالَى بالحكمة والموعظة الحسنة.

رُوِيَ عنْ عائشةَ رضيَ اللهُ عنها قولُها: "إنما نَزَلَ أَوَّلَ ما نَزَلَ سورةٌ مِنَ الْمُفَصَّلِ فيها ذِكْرُ الجنةِ والنارِ، حتَّى إذا ثابَ الناسُ للإسلام نزلَ الحلالُ والحرامُ، ولوْ نزلَ أَوَّلَ شيءٍ: لا تشربوا الخمرَ. لقالوا: لا نَدَعُ الخمرَ أبدًا. ولوْ نزلَ أَوَّلَ شيء: لا تزنواً. لقالوا: لا نَدَعُ الزِّنا أبدًا". رواهُ البخاريُّ.

3- يُعينُ علَى معرفةِ تاريخ التشريع، والوقوفِ علَى حكمةِ اللهِ تعالَى في تشريعِه، بترسيخ الأسسِ الفكريةِ والنفسيةِ، ثمَّ بناءِ الأحكَامِ والأوامرِ والنواهي عليها، ممَّا كانَ لهُ الأثرُ الكبيرُ في إقبالِ الَّناسِ علَى الإسلام، والامتثال لتعاليمه.

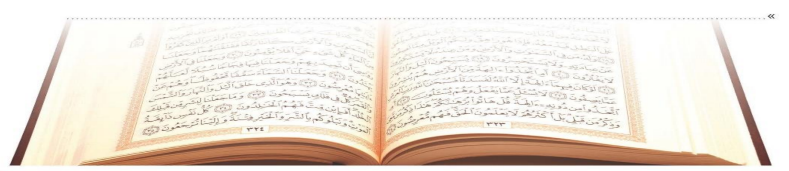
4- يساعدُ في معرفةِ زمنِ نزولِ القرآنِ الكريم.

#### أبحثُ وأُضيفُ:

فوائدَ أخرَي للعلم بالمكيِّ والمدنيِّ، مستعينًا بأحدٍ مصادرِ التعلم: «بيان عناية المسلمين بالقرآن الكريم، معرفة أسباب النزول، الثقة بوصول القرآن الكريم إلينا سالما من التحريف

» التبديل، فهم الآيات أكثر عند معرفة سبب ومكان نزولها

أُعَبِّرُ عنْ واجبي تجاه القرآن الكريم. يمن واجبي تجاه القرآن الإيمان به ، تلاوته وتدبر معانيه، والعمل بموجبه، التأدب معه



#### انظّمُ مفاهیمی 📦

- أكملُ المخطِّطَ المفاهيميَّ التالي:

القرآن المكت والمدناب

المكيُّ: ما نزِلَ منَ القرآنِ قبلَ هجرةِ الرسولِ عَلَيْ إلى المدينةِ حتَّى ولوْ نزلَ بغيرٍ المدنيُّ: مُلْأَنْزُلَ منَ القرآن بعدَ الهجرةِ وإنْ كانَ نزولُهُ بمكة

التركيز على العقيدة، الإكثار من قصص الأنبياء، الإيجاز والشدة ،النااء فيها <u>غالبا (ياأيها الناس)، تشمل آيات السجدة ولفظ كلا</u>

التركيز على التشريع، مخاطبة أهل الكتاب ودعوتهم، طول الآيات اللَّااء فيها غالبا(ياأيها الذين آمنوا)، كشف سلوك المنافقين

> يعينُ علَى معرفةِ تاريخ التشريع وتَدَرُّجِهِ بوجهٍ عامٍّ. فهمُ المكيِّ والمدنيِّ رافدًا منْ روافدِ علم السيرةِ النبويةِ ومكملًا لها

#### أنشطةُ الطالب

#### اُولَا : أجيبُ بمفردي:

1) أعلُّلُ ما يأتى:

- تركيزَ الآياتِ المكيةِ علَى أمورِ العقيدةِ. مراعاة لمرحلةِ الدعوةِ في مكّة و طبيعتُها وظروفُها

2) أقارنُ بينَ الآياتِ المكيةِ والمدنيةِ منْ حيثُ الموضوعاتُ التي تناولَها كلُّ نوع منها، مبينًا الحكمةَ من الاختلافِ بينَ القرآنِ المكيِّ والمدنيِّ في الموضوع:

| الموضوعاتُ التي تناولتْها الآياتُ المدنيةُ | الموضوعاتُ التي تناولتْها الآياتُ المكيةُ                                                                            |  |
|--------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| التشريع وتوابعه                            | العقيدة وتوابعها                                                                                                     |  |
| ، التي تناولِتْها آياتُه.                  | الحكمةُ من الاختلافِ بينَ القرآنِ المكيِّ والمدنيِّ في الموضوعاتِ مراعاة لكل مرحلة من مراحل الدعوة وطبيعتها و ظروفها |  |

.00.

#### ثانيًا: أُثرى خبراتى:

| 1- • أطولُ آيةٍ في القرآنِ هيَ: الآيةُ رقم : <b>282</b> منْ سورةِ . <b>البقرة</b>                                                                                           |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| • نوعها:مدنية؛ لأنها : الخطاب يا أيها الفين أمنوا، وفيها تشريع، وطويلة                                                                                                      |
| 2-أبحثُ في المصحفِ المشريفِ عنْ آيةٍ مكيةٍ نزلتْ في المدينةِ مِعَ تحديدٍ رقمِها واسم السورةِ.                                                                               |
| 2-أبحثُ في المصحفِ الشريفِ عنْ آية مكيةٍ نزلتْ في المدينة مِعَ تحديدِ رقمها واسم السورةِ.<br>» ذهب السيوطي إلى أن سورة طه استثني منها (قاصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ) (130) |
| » و يقصد أن سورة طه مكنة الا هذه الآية فهر مدنية                                                                                                                            |

#### اُقیّمُ ذاتی

#### أذكرُ مدى تحقيقي لنواتج التعلم في هذا الدرس:

| مستوى التحقيق |              | مس    | 1 2 . 1                                                                |   |
|---------------|--------------|-------|------------------------------------------------------------------------|---|
| متميز ً       | <b>ب</b> یدُ | متوسط | جانبُ التعلمِ                                                          | ۲ |
|               |              |       | أُوَضِّحُ الحكمةَ منْ نزولِ القرآنِ الكريمِ مُنَجَّمًا.                | 1 |
|               |              |       | أُعَرِّفُ القرآنَ المكيَّ والمدنيَّ.                                   | 2 |
|               |              |       | أُحَدُّ الآياتِ المكيةَ والآياتِ المدنيةَ عندما أتلو القرآنَ الكريمَ . | 3 |
|               |              |       | أقارنُ بينَ مميزاتِ القرآنِ المكيِّ والمدنيِّ.                         | 4 |
|               |              |       | أُلَخِّصُ فوائدَ العلمِ بالمكيِّ والمدنيِّ.                            | 5 |

#### اضعُ بصْمتىي أَنْ أَنْ

- أقرأُ العبارةَ التالية، وأكملُ وفقَ النمط:
- » أُخْصِصُ وقتًا بشكل يوميًّ لأتذوق أساليب القرآنِ الكريم التربوية؛ حتَّى أثريَ حصيلتي اللغوية، فأُصبحَ متحدثًا لبقًا، ومحاورًا ذكيًّا، أمثلُ وطني كإعلاميًّ أوْ كاتبٍ أوْ خطيبٍ.

## العقلُ في الإسلامِ



أستنبط مظاهر تكريم العقل في الإسلام.

2. أوضح عدم التعارض بين الشرع والعقل.

3. أستنتجَ أثرَ القراءةِ في تنميةِ العقلِ.

## مروري مين المركز المرك

يقدرُ العلماءُ أنهُ إذا تمَّ تخزينُ عشرِ معلوماتٍ كلَّ ثانيةٍ في ذاكرةِ إنسانِ طوالَ حياتِهِ، فقدْ تمتلئُ نصفُ ذاكرتِهِ، فما حجمُ هذهِ الذاكرةِ؟ وماذا سيكشفُ العلمُ منْ أسرارِ هذا الجزءِ منْ جسمِ الإنسانِ؟ وهل الدماغُ هو العقلُ؟

البعضُ يطلَقُ كلمةَ العقلِ على الدماغ، والحقيقةُ أنَّ العقلَ شيءٌ والدماغَ شيءٌ آخرُ ، حيثُ يرَى العلماءُ أنَّ العقلَ هوَ عبارةٌ عنْ وعي ينتجُ في الدماغ، فالدماغُ أداةُ العقلِ، أما العقلُ فهوَ الفقهُ والإدراكُ والعِلْمُ بِصفاتِ الأشياءِ من حسنِها وقبحِها وكمالِها.

### ِ أقارنُ:

أجدُ فروقًا أخرَى بينَ العقلِ والدماغ.

العقل:أمرمعنوي

الدماغ: أمرمادي

# المروق عندان الله المراتبي المروزي الم

لقدْ ميزَ اللهُ تعالَى الإنسانَ بالعقلِ عنْ بقيةِ المخلوقاتِ، واختصهُ بهذهِ النعمةِ العظيمةِ، وقدْ ترتبَ علَى هذهِ الميزةِ أمورٌ كثيرةٌ وعظيمةٌ مثلَ الإرادةِ والتدبيرِ وغيرها، ولا شكَّ أنَّ وراءَ ذلكَ حكمةً عظيمةً، تتجلَّى منْ خلالِ تحديدِ الغايةِ التي خُلِقَ الإنسانُ منْ أجلِها، قالَ تعالَى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلجِّنَ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الذاريات: 56].

وتحقيقُ العبودية لله سبحانَهُ، يتطلبُ تحقيقَ الخلافةِ في الأرضِ و إعمارَها، قالَ تعالَى:

﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِهِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾، وكُلُّ هَـذا يحتاجُ إلَى تدبيرٍ وفقهٍ وعلم وعلى فأنعم الله تعالَى علَى الإنسانِ بالعقلِ؛ ليكونَ قادرًا علَى أداءِ مهمتِهِ في

الحياة، فإنُّ فشلَ في ذلك يكونُ السببُ التقصيرَ ، أُوِ الإهمالَ، أو الاستهتار وعدم

الشعورِ بالمسؤوليةِ.

#### أستقصاي:

بالتعاونِ معَ مجموعتي، نحددُ العواملَ التي تساعدُ الإنسانَ علَى القيام بمهمتهِ في الحياةِ.

العقل – الإرادة – العلم – الفقه – الوعي – القوة -المسؤوليّة...

أبحثُ وأستنتجُ

أرجعُ إلَى كتابِ "المعجمُ المفهرسُ لألفاظِ القرآنِ الكريمِ" أَوْ أَحدِ برامج القرآنِ الكريمِ" أَوْ أَحدِ برامج القرآنِ الكريمِ الإلكترونيةِ وأستقصي عدد تكراراتِ الكلماتِ القرآنيةِ حسبَ الجدولِ التالى:

| عددُ تَكرارِها في القرآنِ | الكلمةُ القرآنيةُ                       |
|---------------------------|-----------------------------------------|
| 17                        | تتفكروا / تتفكرونَ / يتفكروا / يتفكرونَ |
| 24                        | تعقلونَ                                 |
| 13                        | يفقهونَ                                 |

## أكتشفُ:

دلالة تكرار الكلمات القرآنية في الجدول السابق.

تأكيداً على أهمية العقل.

الدعوة إلى إعمال العقل وتوظيفه.

#### مظاهرُ تكريمِ الإسلامِ للعقلِ:

لقدْ كرمَ الإسلامُ العقلَ، ولهذا التكريم مظاهرُ عدةٌ، منها:

#### أولًا: العقلُ مَناطُ التكليفِ:

جعلَ الإسلامُ تكليفَ الإنسانِ بالأحكامِ الشرعيةِ منوطًا بالعقلِ وجودًا وعدمًا، فيكونُ الإنسانُ العاقلُ مكلفًا بأحكامِ الإسلامِ، ومسؤولًا عنْ تصرفاتِهِ، ومحاسبًا عليها؛ لأنهُ قادرٌ علَى فهمِ الأحكامِ والالتزامِ بها، أما إذا فقدَ عقلَهُ لسببِ خارجٍ عنْ إرادتِهِ، ارتفعَ عنهُ التكليفُ شرعًا، فلا يحاسبُ علَى فعلِ أوْ تركِ، بقصدٍ أوْ بدونِ قصدٍ، وأصبحَ مَنْ فقدَ عقلَهُ مستحقًا للحفظ والرعايةِ، وانتقلتْ مسؤولياتُهُ (كالضمانِ والتصرفِ) إلَى غيرِهِ، فلا مساءلة عليهِ، قالَ في "رُفِعَ الْقَلَمُ عَنْ ثَلاثٍ: عَنِ النّائِمِ متَّى يَعْقِلَ أوْ يُفيقَ" (النسائي). عَلَى عَلَيهُ وَعَن المَعْن وحينَ تغيبُ هذهِ النعمةُ أو تُغيَّبُ تكونُ الحياةُ فوضَى لا نسقَ لها ولا استقرارَ.

#### ثانيًا: أصحابُ العقولِ أعلى مكانةَ:

جعلَ الإسلامُ لأصحابِ العقولِ منزلةً عظيمةً، اكتسبوها بطلبِهِمُ العلمَ والمعرفة، وبسعيِهِمُ الدائم للوصولِ إلَى الحقيقةِ، وبتسخيرِ علومِهِمْ وطاقاتِهِمْ لخدمةِ البشريةِ وسعادتِها، قالَ اللهُ تعالَى: ﴿ يَرْفَع ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْمِنكُمْ وَٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ دَرَجَنتِّ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [المجادلة: 11] ولكي يصلَ العقلُ إلَى الحقيقةِ لا بـدُّ أَنْ يلتـزمَ منهـجَ التجريـبِ، القائـمَ علَـى التحليـلِ والاختبـارِ والحكـم علَـى النتائـج، وليـسَ علَـى التقليـدِ الأعمَى قالَ تعالَى: ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ۚ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ أَوْلَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولًا ﴾ [الإسراء: 36]. كذلك لا يعتمدونَ علَى الإشاعاتِ، سواءٌ في علمِهِمْ أوْ حكمِهِمْ علَى الأشياءِ، ولذلكَ نجدُ مِنْ هـدي الإسلام في الأمنِ الاجتماعيِّ، إذا طرأً طارئُ أنْ يتأكدوا ويتبينوا الحقيقة من المصادرِ المخولةِ، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ وَإِذَاجَاءَهُمْ أَمْرُ مِنَ ٱلْأَمْنِ أَوِ ٱلْخَوْفِ أَذَاعُواْ بِهِ ۚ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَىٓ أَوْلِيا ٱلْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنَّبِطُونَهُ، ﴾ [النساء: 83]، إنهم أصحابُ العقولِ، وأهلُ الحكمةِ والرأي.

#### أنقدُ:

م مجموعتي أتأملُ العبارة التالية ثمَّ أحللُها وأكوِّنُ رأيًا عنها: «قيمةُ العلمِ بما يقدمُ منْ منافعَ لصاحبِهِ فقطْ»

قيمة العلم الحقيقية تكمن فيما ينتفع به الإنسان وما يقدمه من خير لسعادة البشرية أيضًا.

#### ثالثًا: جعلَ الإسلامُ العقلَ أساسًا لقبولِ الدعوةِ:

قالَ اللهُ تعالَى: ﴿ إِنَ فِي خَلِقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلْيَّلِ وَٱلنَّهَارِ لَآيَتِ لِأُولِي ٱلْأَلْبَ ﴾ [آل عسران: 190]. فهذه دعوة لأصحاب العقول للتأمل والتفكر بالمخلوقات؛ للاستدلال على عظمة الخالق سبحانة ووحدانيته، فالعلم والإيمانُ لا ينفصلانِ، بلْ طالَبَ الإنسانَ بأنْ يُقْبِلَ على الدين بعقل منفتح، متبصرًا بحقائقه، مدركًا لمدلولاته، فيكونُ إيمانًا راسخًا لا يتزعزعُ، قالَ تعالَى: ﴿ وَٱلَّذِيكِ إِذَا ذُكِّرُواْكِايَتِ لَهُ اللهداية، ومُدركًا لمدلولاتِه، فيكونُ إيمانًا راسخًا لا يتزعزعُ، قالَ تعالَى: ﴿ وَٱلَّذِيكِ إِذَا ذُكِّرُواْكِايَتِ وَهُ اللهداية، وأحدقوا نحوها ببصائر الهداية، وهذا شأنُ العلماء خاصةً، والمؤمنينَ عامةً.



قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ضُرِبَ مَثَلُّ فَٱسْتَمِعُواْ لَهُ ۚ إِنِّ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ أَوْ اللهُ تَعَالَى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّالُ مَنْ اللهُ تَعَالَى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلنَّالُ اللهُ تَعَالَى اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

- أَتَأُمُّلُ الآيةَ الكريمةَ، وأستنتجُ منها ما يلي:

القضيةُ التي تناقشُها

الدّلالة على توحيد الله و إفراده بالعبادة.

ضعف الآلهة التي عُبدت من دون الله وعجزها عن خلق أضعف المخلوقات (الذباب)

الحُجَّةُ العقليةُ على تلكَ القَضِيَّةِ

#### [أفكرُ وأوازنُ:

قَـالَ اللَّهُ تَعَالَىنَ ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُواْ مَا أَنزَلَ اللَّهُ قَالُواْ بَلْ نَتَّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا ۖ أَوَلَوْ كَاكَ ءَابَآوُهُمْ لَا يَعُـقِلُونَ ﴾ [البقرة: 170].

كيفَ أوفقُ بينَ التمسكِ بالعاداتِ والتقاليدِ الأصيلةِ في دولةِ الإماراتِ وبينَ نهي الإسلامِ عن التقليدِ الأعمَى.

أهل الإمارات يتمسكون بالعادات والتقاليد ، التي تتو افق مع الشرع الإسلامي. أما التقليد الذي ذمه الله ونهى عنه ، فهو الذي يُلغي العقل ويخالف الشرع.

#### رابعًا: احترامُ الإسلامِ لدورِ العقلِ:

قَدّرَ الإسلامُ دورَ العقلِ، في فهم نواميسِ الكونِ وأسرارِهِ؛ للاستفادةِ ممّا خلقَ اللهُ - تعالَى - للناسِ وسخِّرَهُ لهم،؛ لراحةِ البشريةِ وسعادتِها، ودعا إلَى احترام النتائج التي توصلوا إليها بأنفسهِم، والّتي توصلَ إليها الآخرونَ، قالَ تعالَى: ﴿ وَيَتَفَكُّرُونَ فِي خُلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَاذَا بَاطِلًا سُبَّحَانَكَ فَقِنَا عَذَابَٱلنَّارِ ﴾ [آل عمران: 191]؛ لذلك احترمَ العلماءُ المسلمونَ علومَ الأُمَم السابقةِ، وبَنَوا عليها وطوَّروها. وقدْ شرعَ الإسلامُ كلُّ ما يبقي العقلَ في أحسنِ حالاتِهِ وكاملِ قدراتِهِ، ونهَى عنْ كلِّ ما يضعفُهُ أوْ يلغي دورَهُ، فحرمَ الاعتداءَ عليهِ بأيِّ شكلٍ يجعلُهُ عاجزًا عنْ أداءِ مهمتِهِ، كشربِ الخمرِ وكلُّ مسكرٍ أوْ مُفَتِّرٍ، قالَ اللهُ تعالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِنَّمَا ٱلْخَمَرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَنْصَابُ وَٱلْأَزْلَامُ رِجْسُ مِّنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَانِ فَٱجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ ثُقْلِحُونَ ﴾ [المائدة: 90].

مِنْ هنا فإنَّ آفةَ المخدراتِ جريمةٌ فاحشةٌ تقعُ علَى العقلِ ولوْ كانتْ بيدِ صاحبِهِ.

كما أنَّ الإسلامَ نهَى عنْ تعطيلِ العقلِ وتغييبِهِ، بالاستسلامِ للتعصبِ والغلوِّ والأفكارِ الهدامةِ، أوِ النظرةِ السليةِ للأشياءِ، كالتشاؤمِ، وتصديقِ السحرةِ والعرافينَ، وتصديقِ الإشاعاتِ وترويجِها منْ غيرِ تشبتٍ ولا نقاشٍ، فكلُّ هذا استخفافٌ يالعقولِ، وتغييبُ لها.

#### أحددُ:

موقفَ القانونِ في دولةِ الإماراتِ العربيةِ المتحدةِ منَ المخدّراتِ.

حظر استيراد وتصدير وصنع وتعاطي المواد المخدّرة والمؤثرات العقلية ، ووضع عليها عقوبات شديدة .

أناقشُ وأبرهنُ:

أبرهنُ بحجةٍ عقليةٍ علَى محبةِ دولةِ الإماراتِ العربيةِ المتحدةِ للإسلامِ والمسلمينَ ووقوفِها معهُمْ.

جهود دولة الإمارات في خدمة الإسلام والمسلمين، حيث حصلت على المركز الأول في العمل الإنساني.

#### لتعارض بينَ العقلِ والنقلِ:

رجاحةُ العقلِ في الإنسانِ منْ علاماتِ الكمالِ، إلّا أنَّ لها حدودًا لا تتجاوزُها، ولوْ كانَ العقلُ يدركُ كلَّ مطلوبٍ لاستغنَى الناسُ بهِ عنِ الوحيِ والأنبياءِ، قالَ تعالَى في آيةِ الكرسيِّ منْ سورةِ البقرةِ: ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمُّ لاستغنَى الناسُ بهِ عنِ الوحيِ والأنبياءِ، قالَ تعالَى في آيةِ الكرسيِّ منْ سورةِ البقرةِ: ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمُّ وَلَا يُحِيطُونَ فِي الإسلامِ مصدرًا منْ مصادرِ معرفةِ الأحكامِ والشرائع ومقاصدِها، لكنهُ ليسَ مصدرًا مستقلًا، بلْ يحتاجُ إلَى تنبيهِ الشرع.

ومنْ هنا جاءَ الشرعُ والعقلُ متعاضدينِ متكاملينِ، فنصوصُ الكتابِ والسنةِ الصحيحةِ الصريحةِ لا يعارضُها شيءٌ منَ المعقولاتِ الصريحةِ، بلِ العقلُ يشهدُ بصحتِها. مِنْ أقوالِ صاحب السموِّ الشيخ محميد بن زايدٍ – حفظــهُ اللــهُ-: «إِنَّ الأوطانَ تقومُ علَى العقولِ، ولا تقومُ علَى ما تملكُ مُ منْ ثرواتٍ ومواردَ».

#### ً القراءةُ غذاءُ المَلَكاتِ:

أولُ ما نزلَ من القرآنِ الكريمِ قولُهُ تعالَى: ﴿ اَقُرأُ بِاَسْمِ رَبِّكَ ٱلَّذِى خَلَقَ ﴾ [العلق: 1].

وهذا فيه دلالة على الأهمية العظمَى للقراءة، فهي تُعتبرُ منْ أهـمِّ روافـدِ تنميـةِ العقـلِ، ففي القـراءةِ والاطـلاع تواصـلٌ مـعَ تجـاربِ الأمم وخبراتِ الشعوبِ، وتواصلٌ معَ جهودِ العلماءِ والباحثينَ في مختلفِ المجالاتِ، وتعملُ القراءةُ علَى تنميةِ العقلِ منْ خلالِ توسيع خيالِ القارئِ، وابتكارِ أفكارٍ جديدةٍ منْ نوعِها، وتقويةِ الذاكرةِ نتيجةً لتأثيرِ القراءةِ علَى تنشيطِ الدماغ، مما يجعلُهُمْ أُقَلَّ عُرضةً للإصابةِ بمرضِ الزهايمر وضعفِ الذاكرةِ.

ٲؙڡٙۑٞڒؙ

قَالَ اللهُ تعالَى: ﴿ أَقَرَأُ بِٱسۡمِ رَبِّكِ ٱلَّذِي خَلَقَ ﴿ خَلَقَ الْإِنسَانَ مِنْ عَلَقٍ ﴿ ٱقْرَأُ وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرَمُ اللهُ تعالَى عَلَمَ بِٱلْقَلَمِ ﴿ ٱقْرَأُ وَرَبُّكَ ٱلْإِنسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمُ ﴾ [العلق].

أذكرُ معنَى القراءةِ في الآيةِ الأولَى وفي الآيةِ الثالثةِ.

الأولى: قراءة كل ما في الكون من مسخرات والإفادة منها \_ بمعنى التفكر والتأمل.

الثانية: القراءة من مكتوب: أي تفسير الرموز وفهمها.



| فوائدُ القراءةِ للعقلِ           | مظاهرُ تكريمِ الإسلامِ للعقل  |
|----------------------------------|-------------------------------|
| مِنْ أَهمِّ روافدِ تنميةِ العقلِ | العقلُ مناطُّ للتكليفِ        |
| تواصل مع تجارب الأمم الأخرى      | عُلُوُّ مكانةِ أصحابِ العقولِ |
| تواصل مع جهود العلماء والباحثين  | العقل أساس قبول الدعوة        |
| تنمية العقل وتقوية الذاكرة       | الإسلام يحترم دورالعقل        |

# أنشطةُ الطالبِ:

#### أجيبُ بمفردى:

3. العقل أساس قبول الدعوة

2.أصحاب العقول أعلى مكانة

4. الإسلام يحترم دور العقل

2. أدلُّلُ علَى التوافقِ بينَ الشرع والعقلِ.

(يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم ولا يحيطون بشيء من علمه إلا بما شاء)

3. أحدُّدُ بعضَ مجالاتِ القراءةِ الَّتي تقوِّي العقلَ.

1. تجارب الأمم وخبرات الشعوب 2. الإطلاع على جهود العلماء والباحثين.

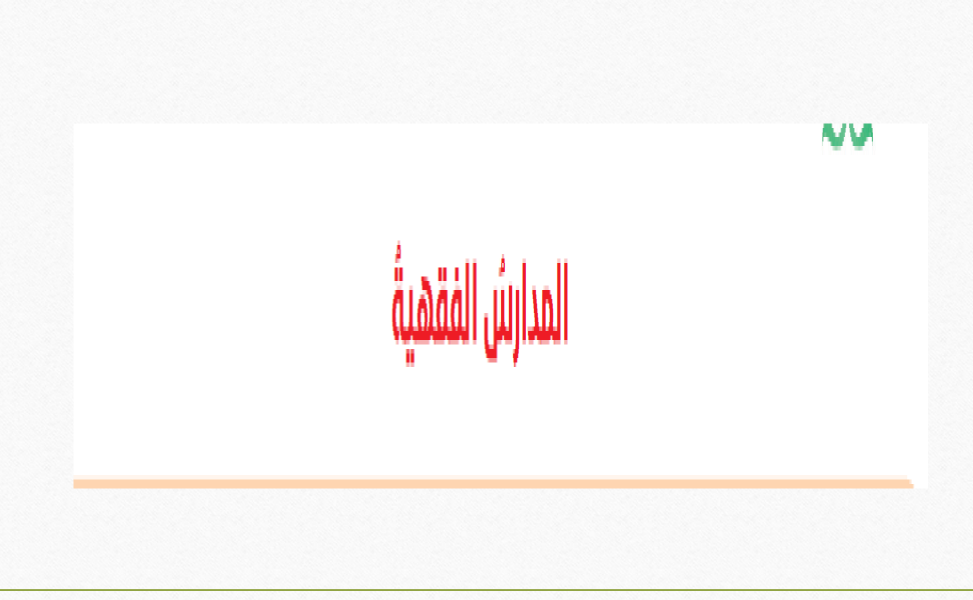
#### أُثرى خبراتى:

#### أختار ممّا يلي:

- 1. أصمُّ نشرةً توعويةً إلكترونيةً، أُظهرُ فيها تحريمَ الإسلامِ الاعتداءَ علَى العقلِ وتعطيلَ منافِعِهِ.
  - 2. أصمِّمُ عرضًا تقديميًّا عنْ أهميةِ القراءةِ وفوائدِها في بناءِ شخصيةِ المسلم.
  - 3. أبحثُ عنْ أيِّ كتابٍ مفيدٍ وأقرؤُهُ، ثمَّ أقومُ بتلخيصِهِ منْ خلالِ المنظمِ التالي:

| عنوانُ الكتابِ               |
|------------------------------|
| مؤلِّفُ الكتابِ              |
| موضوعُ الكتابِ               |
| الأفكارُ الرئيسةُ في الكتابِ |
| رأيي في الكتابِ              |

| يهِ    | ستوًى تحقق | مس جانبُ التطبيقِ |                                                                                       |   |
|--------|------------|-------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|---|
| متميزٌ | جيدٌ       | متوسطٌ            | ب نصبيقِ                                                                              | ٢ |
|        |            |                   | أبتعدُ عنْ كلِّ ما يعطِّلُ منافعَ العقلِ ويضرُّ بهِ.                                  | 1 |
|        |            |                   | في حواري معَ الآخرينَ أحرصُ علَى الحُجَجِ والبراهينِ العقليةِ<br>المنطقيةِ.           | 2 |
|        |            |                   | أسلِّمُ بكلِّ ما جاءَ في القرآنِ الكريمِ والسنةِ الصحيحةِ، ولا أعترضُ<br>عليهِ بعقلي. | 3 |
|        |            |                   | أَفكِّرُ فيما يُنقلُ عبرَ وسائلِ التواصلِ الاجتماعيِّ وأتأكدُ منْ صحتِهِ.             | 4 |
|        |            |                   | أحرصُ علَى قراءةِ الكتبِ النافعةِ باستمرارٍ؛ لأنها غذاءُ العقلِ.                      | 5 |



1. أُوَضِّحَ مفهومَ المدارسِ الفقهيَّةِ.

2. أَحَلَّلَ أَسبابَ ظهورِ المدارسِ الفقهيَّةِ.

3. أقارنَ بينَ المدارسِ الفقهيَّةِ.

أتعلمُ منْ هذا الدرس أنْ

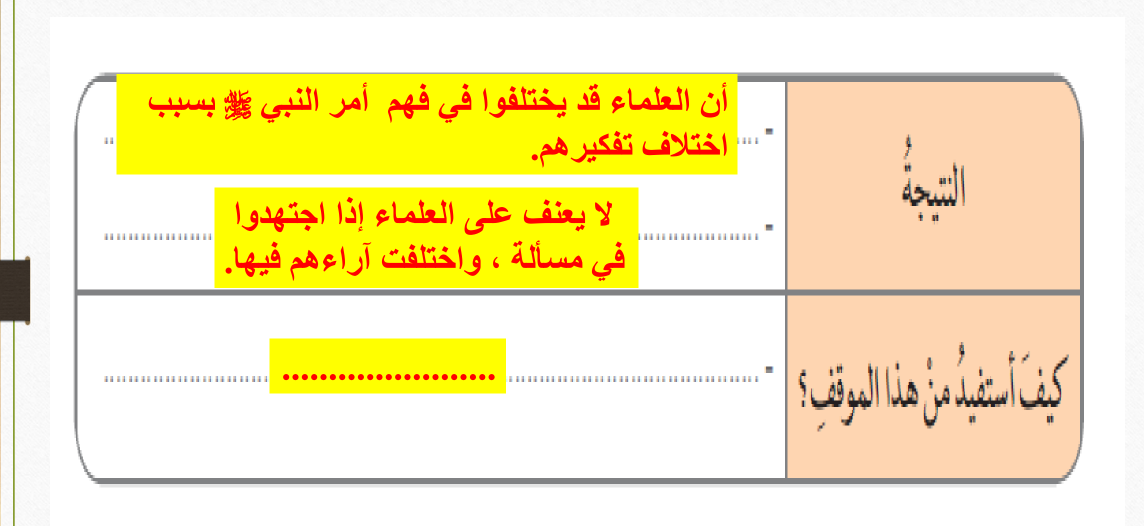
# أبادرُ لأتعلمُ

عن ابن عمر - رضي الله عنهما - قال رسول الله عنهما - قال رسول الله عنهما - قال رسول الله عنهما وقال بعضهم الأحزاب: "لا يُصلّينًا أحدُ العصر إلا في بني قُر يظةً" فأدرك بعضهم العصر في الطريق، فقال بعضهم: لا نصلي حتى نأتيهم، وقال بعضهم: بل نصلي، لم يُردُ مِنّا ذلك. فذُكِر ذلك للنبي عَلَيْ فلم يُعَنّف واحدًا منهم. [رواهُ البخاريُّ].

#### أحلِّلُ واستنتجُ:

#### بالتعاونِ معَ مجموعتي أحَلُّ اجتهادَ الصحابةِ ( الشَّاليُ ) في هذا الموقف، كما في الجدولِ التالي:

| أنَّ النبيَّ فَي أمرهُمْ بأداءِ صلاةِ العصرِ في بني قريظة، وقد أدركهُمْ وقت النبيَّ في أمرهُمْ في الطريقِ خالفوا ظاهر وقت الصلاةِ وهمْ في الطريقِ، فإذا صلوا في الطريقِ خالفوا ظاهر أمرِ النبيِّ في، وإذا أَخَروا الصلاة حتَّى يَصِلوا لبني قريظة سيخرجُ وقت الصلاةِ. |                                                            | شرحُ المشكلةِ               |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|-----------------------------|
| الموقفُ (2)<br>أخروا صلاة العصرِ عنْ وقتِها حتَّى<br>يُصَلّوا في بني قريظة .                                                                                                                                                                                          | الموقفُ (1)<br>صلوا العصرَ في وقتِها فأدوها في<br>الطريقِ. | اجتهادُ الصحابةِ            |
| اخذوا بظاهر أمر النبي ﷺ                                                                                                                                                                                                                                               | أن الصلاة لها وقت محدد<br>ومقصد الرسول هو الإسراع          | دليلُ كلِّ فريقٍ            |
| أدلة في الظاهر                                                                                                                                                                                                                                                        | تعارض ال <mark>ا</mark>                                    | سببُ الخلافِ بينَ الفريقينِ |
| وجهُ الشَّبَهِ بينَ الفريقينِ كلاهما اجتهد في الوصول للرأي الصواب مسمسل                                                                                                                                                                                               |                                                            |                             |





#### اجتهادُ الصحابةِ وتفرقُهُمْ في البلدانِ:

لمْ يفارقِ النبيُّ عَلَيْ الدنيا إلا بعدَ إكمالِ الشريعةِ وإتمامِها، قَالَ تَعَالَى: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَمَّتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينًا فَمَنِ ٱضْطُرَ فِي مَغْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفٍ لِإِثْمِ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيثُ ١٠ ﴾ [المائدة]، ولمْ يكنْ في زمن النبيِّ فِقْهُ مُدَوَّنٌ، و إنما قامَ الصحابةُ ( إلى الله عنه الله عنه الدين وتعليمه كما فهموهُ عنْ رسولِ اللهِ ﷺ فقدْ كَانَ ﷺ مرجعَهُمْ في كلِّ صغيرةٍ وكبيرةٍ، ولا يقطعونَ أمرًا دونَ أنْ يعرفوا الحقَّ فيهِ منَ النبيِّ ﷺ. وبعدَ وفاةِ النبيِّ على انطلقَ الصحابةُ دعاةً، وانتشروا في العالم الإسلاميِّ، فذهبَ كلُّ صحابيٌّ بالعِلْم الذي يحملُهُ منَ الأدلةِ الشرعيةِ والقدراتِ الاجتهاديةِ التي يملكُها، وأختلطوا بالناسِ، وبدأوا نشرَ العلم. ومعَ مرورِ الوقتِ، وتزايدِ أعدادِ الناسِ، واتساع البلادِ، بدأتْ تظهرُ قضايا جديدةٌ، وحوادثُ لمْ تحدَّثْ في زمن النبيِّ ، فبرزتِ الحاجةُ إلَى معرفةِ حكم الإسلام فيها، و إيجادِ حلولٍ لها، وقدِ انبرَى لها العلماءُ من الصحابةِ والتابعينَ (ﷺ) ومَنْ جاءوا بعدهُمْ.

وفي هذهِ الظروفِ الجديدةِ برزَ ما يُعْرَفُ بالاجتهادِ بالرأي، وأصبِحَ مصدرًا منْ مصادرِ التشريع. والمقصودُ بالرأي: ما يراهُ العقلُ بعدَ تفكُّرِ وتأمُّلِ وطَلَبِ للحقِّ في المسألةِ الواقعةِ، ثمَّ اصطلحَ العلماءُ فيما بعدُ علَى تسميةِ الرأي بالقياسِ والاستحسانِ والمصالح المُرْسَلَةِ وسَدِّ الذرائع. وكانَ منْ فقهاءِ الصحابةِ مَنْ يُكْثِرُ مِنَ الرأي كَعليِّ بنِ أبي طالبٍ، وَعبدِ اللهِ بنِ مسعودٍ ( إ مُقِلُونَ كَعبدِ اللهِ بنِ عمرَ، وعبدِ اللهِ بنِ عمرِو بنِ العاصِ، والزبيرِ بنِ العوام (ﷺ). وقدْ سلك التابعونَ نَهْجَ الصحابةِ في التعرفِ علَى الأحكام، وأكملوا المسيرةَ منْ خلالِ حلقاتِ العلم التي

وقد سنت النابعول لهج الطبحابة في التعرفِ على الرحام، والمستورة من حارةٍ حلفافِ العلم الني التشرتُ في شرقِ العالم الإسلاميِّ وغربِهِ، فصارَ أهلُ كلِّ بلدٍ يتلقونَ عنْ معلميهِمْ، ويتأثرونَ بآرائِهِمْ، فبدأُ الخلافُ في الرأيِّ واتسعَ، وظهرَ بعدَ ذلك ما يُعْرَفُ بمدرستَي المدينةِ والعراقِ.

## أفكرُ وأستنتجُ:

أسبابَ اتساع الخلاف الفقهيِّ بعدَ عصر الصحابةِ. الإكثار من الاعتماد على الرأي.

كثرة الفتن التي وقعت على المسلمين.

تفرق السنة في البلدان بسبب تفرق الصحابة فيها قبل تدوين السنة.

اختلاف عادات أهل البلدان مما أدى لاختلاف الفقهاء

#### ظهورُ المدارسِ الفقهيةِ:

المرادُ بالمدرسةِ الفقهيةِ: طريقةٌ ومنهجٌ يتبعُهُ الفقيهُ فيأخذُهُ عنهُ غيرُهُ ويتابعونَهُ عليهِ حتَّى يعرفوا بهِ، ومِنْ أبرزِ هذهِ المدارسِ:

#### أُولًا: مدرسةُ المدينةِ:

هي أولُ المدارسِ الفقهية؛ إذْ كانتِ المدينةُ عاصمةَ الإسلام، ومَقَرَّ النبيِّ فَ وصحابتِهِ ( الله عَ عَمَدُ منعَ عمرُ بنُ الخطابِ ( الله عَلَى الصحابةِ من مغادرةِ المدينةِ؛ ليستفتيهُمْ و يستشيرَهُمْ فيما يستجدُّ من أمور وقضايا.

وقدِ اشتهرَ منَ التابعينَ فقهاءُ سبعةٌ، جَمَعَهُمُ الشاعرُ في قولِهِ:

إذا قيلَ مَنْ في الْعِلْمِ سَبْعَةُ أَبْحُرٍ وَايَتُهُمْ لِلْعِلْمِ لَيْسَتْ خَارِجَهْ فَقُلْ هُمْ عُبَيْدُ اللهِ عُرْوَةُ قاسِمٌ سَعِيدٌ أَبُو بَكْرٍ سُلَيْمانُ خارِجَهْ

# أبحثُ وارتبُ: أبحثُ في شبكةِ المعلوماتِ عنْ أسماءِ الفقهاءِ السبعةِ، ثمَّ أرتبهُمْ بحسبِ سنواتِ وفاتِهِمْ.

| تاريخُ وفاتِهِ | اسمُ الفقيهِ          | ٩ |
|----------------|-----------------------|---|
| 93             | سعيد بن المسيب        | 1 |
| 94             | عروة بن الزبير        | 2 |
| 108            | القاسم بن محمد        | 3 |
| 100            | خارجة بن زيد بن ثابت  | 4 |
| 94             | أبو بكر بن عبد الرحمن | 5 |
| 107            | سلیمان بن یسار        | 6 |
| 98             | عبید الله بن عبد الله | 7 |

وقدِ امتازتْ مدرسةُ المدينةِ باعتمادِها علَى الحديثِ النبويِّ بشكلِ كبيرٍ، وقلةِ التفريعاتِ والرأيِ، مقارنَةً بمدرسةِ العراق؛ للأسباب التاليةِ:

- كثرة السنن والآثار؛ لوجودها في المدينة؛ حيثُ بقي أكثرُ الصحابة، خصوصًا كبارَ الصحابة ( الشيخ بمالديهم من سُنة نبوية . - قلة الحوادثِ التي ظهرتْ في العراقِ، نظرًا لعلاقة العراقِ بالحفارةِ القديمةِ وتلاقيها فيه. . بالحضارةِ القديمةِ وتلاقيها فيه.

- نقاءِ المدينةِ منَ الأفكارِ والفلسفاتِ التي تعرضتْ لها مدرسةُ العراقِ.

وكانَ لمدرسةِ المدينةِ فضلُ السَّبْقِ إلَى تدوينِ السُّنَّةِ، فقدْ جمعوا الأحاديثَ ودوَّنوها وخلَّصوها مِمّا شابها، وجمعوا كذلكَ آثارَ وأقوالَ فقهاءِ كلَّ بلدٍ منَ الصَّحابةِ والتّابعينَ، ووضعوا قواعدَ علم الحديثِ والجَرْح والتعديلِ.

#### [ثانيًا: مدرسةُ العراقِ:

تأسستْ هذهِ المدرسةُ نتيجةً لهجرةِ مجموعةٍ منَ الصِّحابة إلَى العراقِ أكثرَ منْ غيرِها منَ الأمصارِ؛ حيثُ نزلَ بها ما يزيدُ علَى ثلاثِ مئةِ صحابيً، فضلًا عنِ انتقالِ الخلافةِ إليها بعدَ المدينةِ والشام.

وكانَ أبرزَ فقهاءِ هذهِ المدرسةِ عليُّ بنُ أبي طالب، وعبدُ اللهِ بنُ مسعودٍ، وأنسُ بنُ مالكِ ( الله علي)، وبرزَ منَ التابعينَ: مسروقُ بنُ الأجدعِ الهمدانيُّ، والأسودُ بنُ يزيدُ النخعيُّ، وشُرَيْحُ بنُ الحارثِ القاضي، والأَمامُ أبو حنيفةَ.

امتازت مدرسة العراق باعتمادها على الرأي والقياسِ والفقه الافتراضيّ؛ لأمورٍ هيّ:

- قلةُ السنن والأحاديثِ نتيجةً لقلةِ عددِ الصحابةِ مقارنةً بالمدينةِ النبويةِ.

- كثرةُ الوقائع والحوادثِ نتيجةً لكونِ العِراقِ مجتمعًا مختلطًا، وأكثرَ تعقيدًا منْ مجتمع المدينةِ المنورةِ.

- كثرةُ الفتنِ وظهورُ الفِرَقِ التي لجأَ بعضُها إلَى وضعِ الحديثِ، مما استدعَى أقصى دَرجاتِ التثبتِ في قبولِ الحديثِ، معَ تمسكِهِمْ بالحِديثِ الصحيح، وتقديمِهِ علَى الرأي.

وتميزتْ مُدرسَةُ العراقِ بَالتَّعَمُّقِ في معاني النَّصوصِ الشرعيَّةِ، والتَّوسعِ في دلالتِها، واستخلاصِ عِلَلِ الأحكامِ، وقياسِ الشبيهِ علَى الشبيهِ، كذلك تأسيسُ ما يُعْرَفُ بالفقهِ الافتراضيِّ الذي يدلُّ علَى بُعْدِ نظرِ واستشرافِ للمستقبلِ، وقدِ استفادَ العلماءُ المعاصرونُ منَ الفقهِ الافتراضيِّ في معرفةِ أحكام بعضِ المستجداتِ المعاصرةِ.

## أتأملُ وأتوقعُ:

1 - أسبابَ توسع مدرسةِ العراقِ في القياس والاجتهادِ، حتَّى أُطلقَ عليها: مدرسةُ الرأي.

قلة السنن والأحاديث مع كثرة الحوادث والفتن وظهور الفرق الضالة فكان لا بد من الرد عليهم.

2 - أسبابَ وضع الحديث.

الانتصار للمذهب، الطوائف الضالة، إفساد الدين

3 - مخاطرَ نشر الكذب والشائعات.

فساد الدين ، عقوبة من الله تعالى ، تفكك المجتمع

عندَ الحديثِ عنِ الفرقِ بينَ المدارسِ الفقهيةِ، فلا يتبادرُ إلَى الذهنِ أنَّ الخلافَ بينَ هذهِ المدارسِ كانَ منْ أجلِ أهدافٍ خاصةٍ، أوْ مصالحَ ضيقةٍ، أوْ طلبًا للشهرةِ، فقدْ عُرِضَ القضاءُ عَلَى الإمامِ أبي حنيفةَ فاعتذرَ، وعَرَضَ الخليفةُ علَى الإمامِ مالكِ أنْ يجمعَ الناسَ علَى مذهبِهِ فلمْ يقبلُ.



منْ هنا نجدُ أنَّ المصلحة العامة هي الأساسُ، والحرصَ علَى الحقِّ والخيرِ للبلادِ والعبادِ هو الأصلُ الذي لا يتجاوزُهُ أحدُّ، فضلًا عنْ أنَّ هذا الخلاف لمْ يكنْ في الأصولِ، بلْ كانَ في الفروع، وهذا يعكسُ مرونة هذا الدينِ و يُسْرَهُ، ولذلك كانَ خلافًا علميًّا اعتمدَ على الدليلِ والمنطق، ميدانُهُ الحوارُ والنقاشُ.

رغمَ الخلافِ بينَ مدرسةِ العراقِ والمدينةِ إلّا أَنهمْ كانوا يحترمونَ آراءَ بعضِهِمْ، ويثنونَ بالخيرِ علَى بعض، ويتخلقونَ بأخلاقِ العلماءِ عندَ الاختلافِ؛ منَ السماحةِ، وحسنِ الظنِّ، واجتنابِ الغيبةِ والقطيعةِ واتهامِ الآخرِ. يقولُ الإمامُ الشافعيُّ رحمهُ اللهُ: الناسُ عيالٌ في الفقهِ علَى أبى حنيفةَ.

ويقولُ شُعْبَةُ - وهو مِنْ أهلِ الحديثِ - عندَ وفاةِ أبي حنيفةً - رحمهما اللهُ -: "لقدْ ذهبَ معهُ فقهُ الكوفةِ، تفضَّلَ اللهُ علينا وعليهِ برحمتهِ".

و يقولُ الإمامُ أحمدُ بنُ حنبُل: "لمْ يَعْبُرِ الجِسْرَ إلَى خراسانَ مثلُ إسحاقَ، و إنْ كانَ يخالفُنا في أشياءَ، فإنَّ الناسَ لمْ يزلْ يخالفُ بعضُهُمْ بعضًا" [سير أعلام النبلاء].

#### أستقصاي وأقترحُ:

أَحَدُّ أَبِرِزَ المواقفِ السلبيةِ التي تحدُثُ بينَ مشجعي أنديةِ كرةِ القدم، ثمَّ أقترحُ لها حلولًا مناسبةً.

| الحلُّ المقترَحُ    | المواقفُ السلبيةُ  |
|---------------------|--------------------|
| هتاف جمیل           | الشتم، التعصب      |
| تشجيع بطريقة حضارية | السخرية والاستهزاء |

لُ العبارةَ التاليةَ، وأكوِّنُ رأيًا: "لا اجتهادَ معَ النصِّ". إذا وجد نص قطعي ويدل على الحكم بشكل قطعي فلا مجال للاجتهاد هنا .





#### أكملُ المخططَ الآتايَ:

- طريقةٌ ومنهجٌ يتبعُهُ الفقيهُ، فيأخذُهُ عنهُ غيرُهُ و يتابعونَهُ عليهِ حتَّى يُعْرِفُوا بهِ.

المدارش الفقهية

أسبابُ ظهورها

- تفرُّقُ الصحابةِ في البلدانِ. - ظهورُ حوادثَ جديدةِ.

اعتمادها على الرأي والقياس .

الفقه الافتراضي

مميزات 🗸 ممیزاث مدرسة العراق

مدرد اعتمادها على الحديث النبوي بشكل كبير المدينق

قلة التفريعات



NUCA

#### أجيبُ بمفردى:

♦ أقارنُ بينَ مدرستَـٰيِ المدينةِ والعراقِ وفقَ الجدولِ الآتـٰي:

|                  | مدرسة العراقِ                                                | مدرسة المدينة                                     | وجهُ المقارنةِ                  |
|------------------|--------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|---------------------------------|
| الفتن<br>ٔحادیث۔ | كثرة الحوادث والوقائع ووجود<br>وظهور الفرق مع قلة السنن والأ | الاجتهاد في كل ما يستجد من أحداث في حياة المسلمين | أسبابُ النشوءِ                  |
|                  | اعتمادها على الرأي والقياس.                                  | دها على الحديث النبوي بشكل كبير                   | <mark>اعتما</mark><br>المميزاتُ |
|                  | الفقه الافتراضي                                              | قلة التفريعات.                                    | المميرات                        |
|                  | الإكثار من الرأي والقياس.                                    | الاعتماد على النصوص                               | المنهجُ                         |

## أثري خبراتي:

1. أختارُ إحدَى الشخصياتِ الواردةِ في الدرسِ وأكتبُ تقريرًا مختصرًا عنها.

2. أبحثُ عنْ بعضِ المسائلِ الفقهيةِ التي اختلفَ فيها الصحابةُ وأكتبُها في تقريرٍ.

## أقيِّمُ ذاتي

| مستورى تحققِهِ |      |        | " tott b                                                                       |   |
|----------------|------|--------|--------------------------------------------------------------------------------|---|
| متميزٌ         | جيدٌ | متوسطٌ | جانب التطبيق                                                                   |   |
|                |      |        | أحترمُ الرأيَ الآخرَ عندَ الاختلافِ.                                           | 1 |
|                |      |        | أحرصُ علَى معرفةِ دليلِ وحُجَّةِ الأقوالِ عندَ الاختلافِ.                      | 2 |
|                |      |        | أحترمُ جميعَ علماءِ الإسلامِ عندَ الاختلافِ.                                   | 3 |
|                |      |        | أعملُ بالقولِ المستنِدِ علَى الحجةِ والدليلِ ولو خالفَ رغبتي الشخصية.          | 4 |
|                |      |        | أتأكدُ منْ صحةِ وثبوتِ الأحاديثِ قبلَ العملِ بها بسؤالِ أهلِ العلمِ المختصينَ. | 5 |



1- أوضحَ نَسَبَ سكينةَ بنتِ الحسين رحمها اللهُ.

2- أستخلصَ أثرَ النشأةِ الدينيةِ في حَياةِ السيدةِ سكينةَ رحمها اللهُ.

3- ألخصَ الصفاتِ الخُلُقيةَ في شخصيةِ السيدةِ سكينةَ رحمها اللهُ.

أتعلمُ منْ هذا الدرسِ أنْ

## أبادرُ لأتعلمَ

#### أقرأً وأجيبُ

برزَتْ علَى مرِّ التاريخِ الإسلاميِّ نماذجُ رائدةٌ من النساءِ اللاتي قمنَ بدورٍ فاعلٍ إلَى جانبِ الرجلِ في النهوضِ بالحضارةِ الإسلاميةِ، فشاركنَ بقدرٍ كبيرٍ في صياغة ِ أحداثِها، والتأثيرِ الإيجابيِّ في مسارِها، يدفعُهُنَّ في ذلكَ شعورُهُنَّ بالمسؤوليةِ تجاهَ بناءِ المجتمع، وقدْ تصدَّرَ هذهِ النماذجَ شخصياتُ كانَ لها السبقُ في المبادرةِ والعمل الدؤوب في سبيل رفعةِ الإسلام.

فكانتْ أمُّ المؤمنينَ خديجة ( الله عليه عَ صَاحِبة الدورِ الرياديِّ الأولِّ، ثمَّ عائشةُ وأمُّ سلمةَ وفاطمةُ وصفيةُ، وغيرُهُنَّ الكثيراتُ رضوانُ اللهِ عليه نَّ جميعًا، ومِنَ امتدادِ هذا البيتِ المباركِ برزتْ رائدةُ أخرَى هي السيدةُ المباركةُ سكينةُ بنتُ الحسين ( العابدةُ الحافظةُ.

- أذكرُ بعضَ الأدوارِ التي يمكنُ للمرأةِ أنْ تساهِمَ منْ خلالِها في بناءِ المجتمع.

التعليم.

الطب والتمريض.

الدفاع عن الوطن.



### نَسَبُها:

هي آمنةُ بنتُ الحسينِ بنِ علي ﴿ إِلَاتُ في العَقْدِ الرابعِ منَ الهجرةِ النبويةِ، وأُمُّها الربابُ مِنْ بني كلبٍ، وقدْ سُمِّيَتْ باسمٍ جَدَّتِها أُمِّ النبي على آمنةَ بنتِ وهبٍ، لكنَّ أُمَّها لقَبتها بعدَ ذلك بسكينةً؛ لمّا رأتْ أنَّ نفوسَ النّاسِ تسكنُ إليها وتألفها؛ لسماحةِ نفسِها وخفةِ ظِلِّها.

## أفكرُ وأربطُ

- انعكاسُ لقبِ (سكينةَ) علَى أخلاقِها رحمها اللهُ.

كان له أثر بالغ على أخلاقها فهو من السكينة والهدوء لذلك كانت روحها مرحة هادئة الصفات.

#### ُنشأتُها:

نشأتِ السيدةُ سكينةُ رحمها الله في رحابِ البيتِ النبويّ، في بيتِ سِبْطِ رسولِ اللهِ عَلَيُّ الحسينِ بن على ﴿ إِن الله الله عن تميزتِ السيدةُ سكينةُ بشخصيةٍ فريدةٍ، متأثرةٍ بنشأتِها في بيتٍ يملؤُهُ العلمُ والعملُ، فكانَ والدُها لا يستقرُّ بأرضٍ حتَّى يجتمعَ إليهِ الناسُ؛ لينهلوا منْ علمِه، ويسمعوا منهُ حديثَ رسولِ اللهِ عَلَيْ. ولما بلغت مبلغ النساء أصبحت من سيداتِ المجتمع القرشيّ، وحظيت بالشهرةِ العالية؛ لما تميزتُ بهِ منْ أدبٍ وعلم وحسنِ خلقٍ، وكانتْ فوقَ ذلكَ منَ التابعياتِ اللواتي حفظنَ حديثَ رسولِ اللهِ عِينَ

## أفكز وأستنتذ

- أثرَ التنشئةِ في شخصيةِ الإنسانِ، وأمثلُ علَى ذلكَ منَ الواقع المعاصرِ.

التنشئة من أهم العوام التي تؤثر في الشخصية وتوجهها إيجابا أو سلما.

......

.....

مثال: الشيخ محمد بن راشد ،بيتي

## زواجُها:

تزوجتْ رحمها اللهُ منْ مصعبِ بنِ الزبيرِ بنِ العوامِ رحمهُ اللهُ، فكانتْ نِعْمَ الزوجةُ، ونِعْمَ الأمُّ، تقومُ علَى شؤونِ بيتِها، وتربي أبناءَها علَى هَدْيِ النبوةِ الذي ورثتُهُ منْ أبيها، وفي زواجِها منْ مصعبِ بن الزبيرِ سطعَ نجمُها أكثرَ في عالم النساءِ الفاضلاتِ، وحظيتْ بالشهرةِ الواسعةِ في الأمصارِ بعلمِها، وجمالِ أخلاقِها، وحسنِ رعايتِها لأبنائِها ولزوجِها.

### أفكرُ وأستنتجُ

-أستنتجُ ما يترتبُ علَى جمع السيدةِ سكينة رحمها اللهُ تعالَى بينَ العلمِ منْ جهةٍ، وبينَ مسؤوليةِ القيام بحقوقِ الزوج والأبناءِ منْ جهةٍ أخرَى.

عند معرفتها بحقوق الزوج وواجباته كزوجة تستطيع أن تسيير أمور بيتها كما أراد الله عزوجل.



### ישע י

• أَكَدُّدُ

دورَ المرأةِ المسلمةِ في بناءِ الأسرةِ.

تربية الأبناء على العبادة والاخلاق وحب الوطن.

#### صفاتُها وعلمُها:

تميزت رحمها الله تعالى بالعقل الراجح، والفكر النيسر، والأفق الواسع، وكانت ذات بصيرة نافذة، حافظة لكتاب الله تعالى بقلبها وعقلها وجوارجها، وكانت خاشعة متذللة إليه بالعبادة، اعتنت بالعلم تعلَّمًا وتعليمًا، فكان طلابُ العلم يقصدونها لأجل الرواية عنها.

كانتْ رحمها اللهُ مَهيبةً قويَّةَ الشخصيَّةِ، ذاتَ جَلَدٍ وصبرٍ في مواجهةِ الأزماتِ، لا تعرفُ لليأسِ طريقًا.

عُرفتْ بتذوقِها الشعرَ والأدب، فهي إحدى فصيحاتِ قريشٍ وبني هاشمٍ؛ حيثُ ورثتِ الشعرَ عنْ أبيها رضي اللهُ عنهُ، كما كانتْ أمُّها الرَّبابُ بنتُ امرِئِ القيسِ الكلبيةُ منْ فصيحاتِ النساءِ، وشاعراتِ العربِ، فكانتْ سكينةُ رحمَها اللهُ بليغةً، حاضرةَ الذهنِ، تضعُ الكلامَ مواضعَهُ.

عُرفتْ رحمَها اللهُ تعالَى باحترامِها للعلماءِ في زمنِها، وإجلالِها للصحابةِ رضيَ اللهُ عنهمْ، وكانتْ تعرفُ لهمْ حقَّهُمْ وقَدْرَهُمْ، عملاً بقولِهِ تعالَى: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعَدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱغَفِرْلَكَا وَلِإِخْوَنِنَا اللهَ عَدُهِمْ مَقُولُونَ رَبَّنَا ٱغَفِرْلَكَا وَلِإِخْوَنِنَا اللهَ عَدُومَ اللهُ عَدْمَانَ.

## أتأملُ وأستقصاي:

- منْ خلالِ سيرةِ السيدةِ سكينةَ رحمَها الله، أذكرُ الصفاتِ اللازمةَ لشخصيةِ المرأةِ القياديةِ.

العقل الراجح

البصيرة النافذة

قوية الشخصية

أديبة

صابرة

### وفاتُها:

أطلتِ السيدةُ سكينةُ رحمها اللهُ تعالَى علَى الثمانينَ، وقدْ بلغتْ منَ العلمِ والفضلِ ما جعلَها تتمينُ علَى نساءِ عصرِها، حتَّى وافتُها المنيةُ في مدينةِ رسول الله على يومَ الخميسِ سنةَ 117 للهجرةِ، وصلَّى عليها جمعٌ غفيرٌ منَ المسلمينَ. رحمها اللهُ ورضيَ عنها وعنْ آبائِها.

## أكَوِّنُ رأيًا

..............

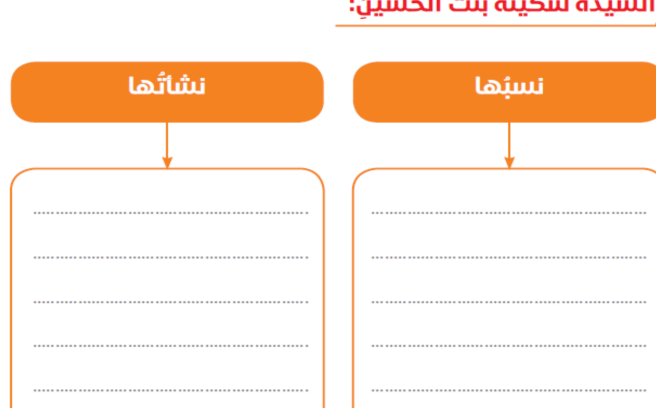
أذكرُ الجوانبَ التي تُعتبرُ فيها السيدةُ سكينةُ قدوةً، وأوضحُ وجهةَ نظري. مربية مربية

معلمة

State and the st



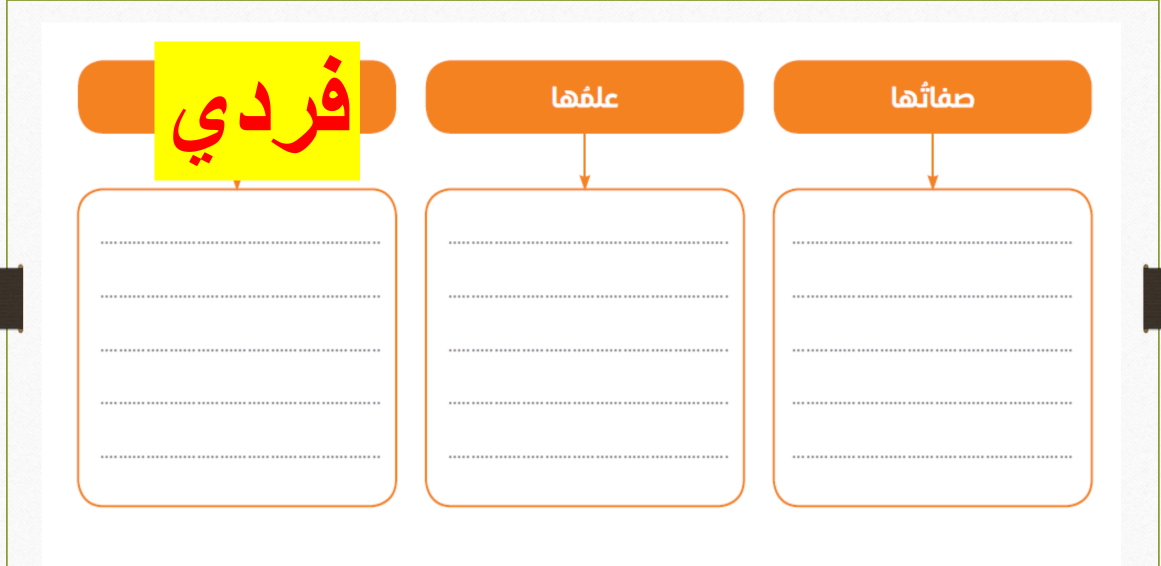
#### السيدةُ سكينةُ بنتُ الحسينِ:



| ی | ر | فر |
|---|---|----|
| 4 |   |    |

..... 

.....







### أجيبُ بمفرداي:

1- عَدُّدْ ثلاثةَ أسبابٍ أَثَّرَتْ في شخصيةِ السيدةِ سكينةَ، مبينًا أثرَ كلِّ سببٍ في حياتِها.





| علمىة | اللهُ- ال | -رحمها | سكىنة | السيدة | مكانة | - ئى <b>ت</b> ۇ | 3 |
|-------|-----------|--------|-------|--------|-------|-----------------|---|
| 88    |           | 9 . J  | 44    | J 10   |       | <b>U</b>        |   |



3- بَيِّنْ مكانة السيدةِ سكينة -رحمها الله- العلمية.

#### ً أُثري خبراتي:

بالتعاونِ مع مجموعتي الطلابيةِ نصَمِّمُ مشروعًا تطبيقيًّا للاقتداءِ بالسيد نَّلُولُ لَوْنَدِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ ا

| الحلول المقترحة | العوائق المحتملة | الأمور المعينة على<br>التطبيق | كيفية الاقتداء | جوانب الاقتداء |
|-----------------|------------------|-------------------------------|----------------|----------------|
|                 |                  |                               |                |                |
|                 |                  |                               |                |                |
|                 |                  |                               |                |                |
|                 |                  |                               |                |                |
|                 |                  |                               |                |                |



# فردي

### أُقيِّمُ تأثيرَ درسِ سكينةَ بنتِ الحسينِ علَى سلوكي وعبادتي:

| .يِ    | <u></u> |        | n tti 2 . 1                                            |   |
|--------|---------|--------|--------------------------------------------------------|---|
| متميزٌ | جيدٌ    | متوسطٌ | جانب التطبيقِ                                          |   |
|        |         |        | أحرصُ على تحصيلِ العلمِ وتطبيقِ ما تعلمتُ.             | 1 |
|        |         |        | أُجِلُّ معلمي وأحترمُهُ وأعرفُ لهُ قَدْرَهُ.           | 2 |
|        |         |        | أسعَى دائمًا لخدمة كتابِ اللهِ تعالَى.                 | 3 |
|        |         |        | أقتدي بالسيدةِ سكينةَ رحمها اللهُ في صفاتِها وخصالِها. | 4 |
|        |         |        | أعرفُ قدرَ صحابةِ رسولِ اللهِ، فأحترمُهُمْ وأدعو لهمْ. | 5 |



أصحابُ الكهفِ

4.أحلل بعض مواقف القصة. 2.أُسمِّعَ الآياتِ الكريمةَ غيبًا. 1. أتلو الآياتِ الكريمة تلاوة مجوَّدة. 2. أفسرَ معانيَ مفرداتِ الآياتِ الكريمةِ. 3. ألخص قصة أصحابِ الكهف.

أتعلمُ منْ هذا الدرسِ أنْ

## نوري أبادرُ لأتعلمَ أبادرُ لأتعلمَ

تُرَى! لِمَ صمتتْ قريشٌ؟ ولِمَ لَمْ تجادلْ محمدًا عَالِين ؟

### رجع وفدُ قريشٍ منَ المدينةِ، وسألوا رسولَ اللهِ عَلَيْ كما قالَ لهمُ الأحبارُ، فقالَ عَلَيْ غدًا أُجيبُكُمْ. أصبحتْ مكةُ كلُّها تترقبُ ردَّ محمدٍ عَلَيْ ، ماذا سيجيبُ محمدٌ؟ ماذا إذا لمْ يُجِبْ؟ وماذا سيحصلُ إذا أجابَ؟ مشاعرُ متضاربةٌ تملأُ بيوتَ مكةَ، إنها أمورٌ لمْ تسمعْ بها مكةُ منْ قبلُ! ماذا سيقولُ محمدٌ عَلَيْ عنْ فتيةٍ ذهبوا في الدهرِ الأولِ؟ ما كانَ منْ أمرِهِمْ؟

في هذا الجوِّ الشديدِ نزلتْ سُورَةُ الكهفِ، وجاءَ الردُّ علَى أولِ سؤالٍ: إنهمْ أصحابُ الكهفِ، وتلاعليهمْ رسولُ اللهِ عَلَيْ مَا نزلَ منَ الوحي، فصمتتْ قريشٌ عنْ بكرةِ أبيها.

ثبت صدقه وأنه رسول من الله.







قالَ عَلَيْنَ

"مَنْ حَفظَ عَشْرَ

آياتٍ مِنْ أولِ

سورةِ الكهفِ

عُصِمَ منَ الدَّجالِ"



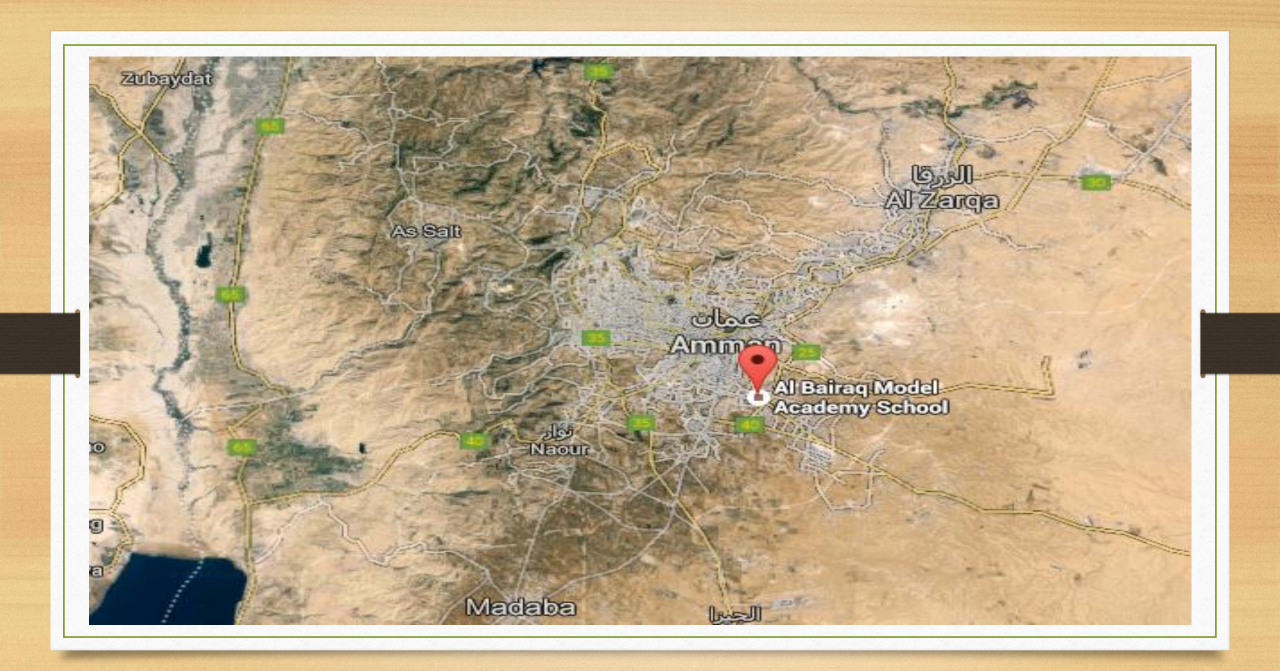


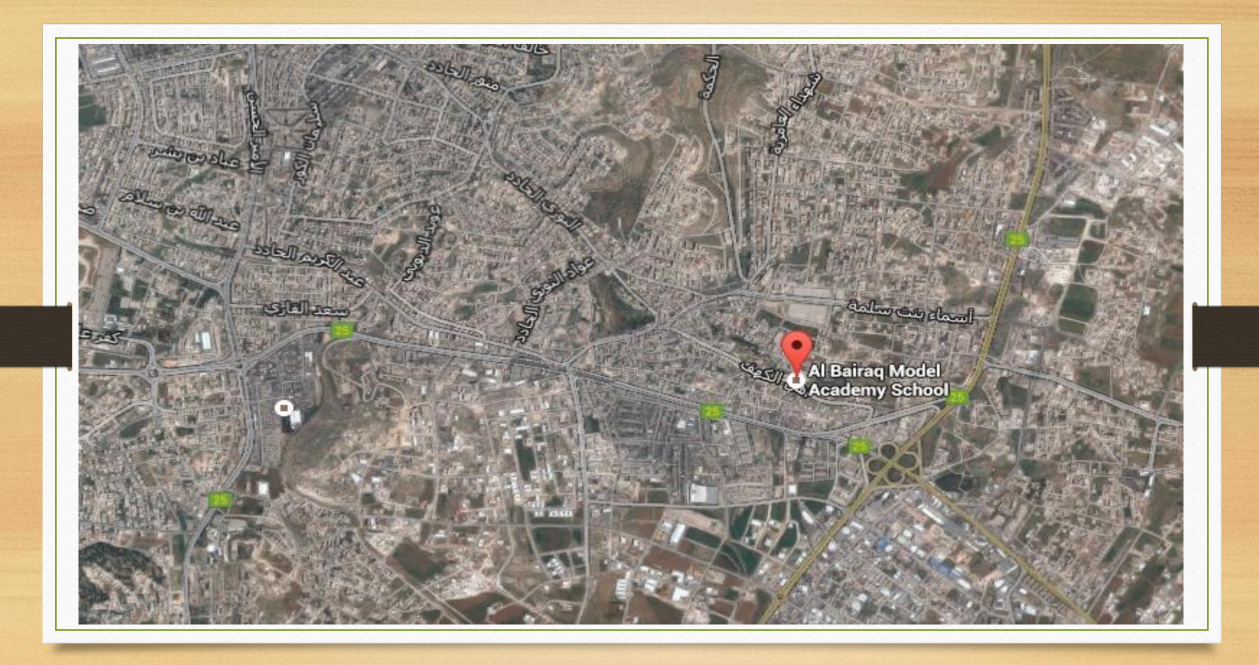


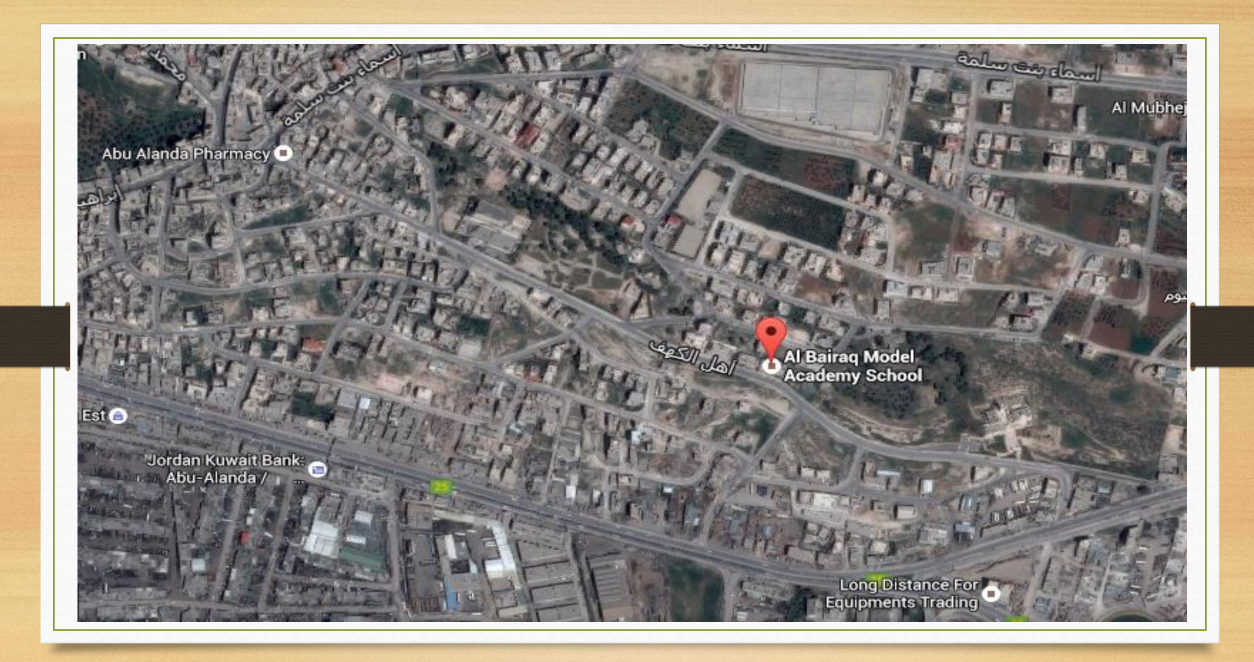


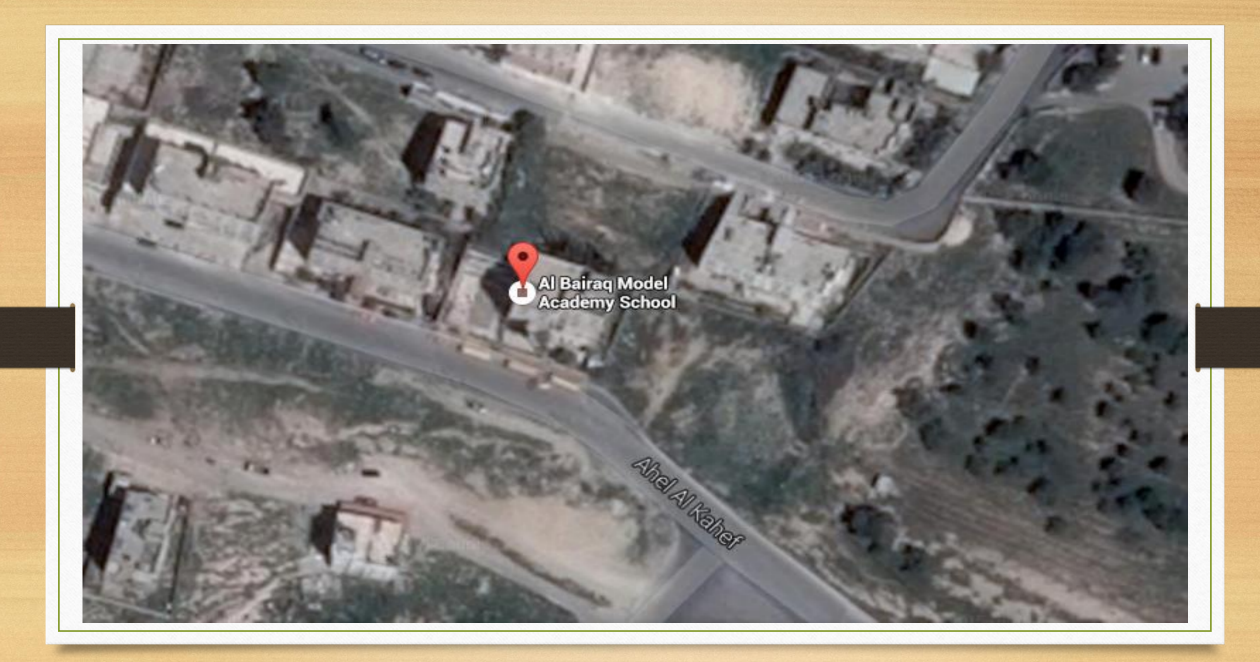


























- أتلو وأحفظُ:

أستخدمُ مهاراتي لاتعلم 🛱 🌣



### سو رَةُ الكهف

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ أَمْ حَسِبْتَ أَنَّ أَصْحَابَ ٱلْكُهْفِ وَالرَّقِيمِ كَانُواْ مِنْ ءَايَنتِنَا عَجَبًا اللّ إِذْ أَوَى ٱلْفِتْيَةُ إِلَى ٱلْكُهْفِ فَقَالُواْ رَبَّنَا ءَالِنَا مِن لَّدُنك رَحْمَةً وَهَيِيٌّ لَنَا مِنْ أَمْرِنَا رَشَدًا ١٠٠٠ فَضَرَبْنَا عَلَى ءَاذَانِهِمْ فِي ٱلْكَهْفِ سِنِينَ عَدَدًا الله ثُمَّ بَعَثْنَهُمْ لِنَعْلَمَ أَيُّ ٱلْحِرْبَيْنِ أَحْصَىٰ لِمَا لِبِثُوٓا أَمَدُا اللهِ نَعْنُ نَقُصُ عَلَيْكَ نَبَأَهُم بِٱلْحَقِّ إِنَّهُمْ فِتْ يَدُّ ءَامَنُواْ بِرَيِّهِمْ وَزِدْنَهُمْ هُدَى اللَّ وَرَبَطْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ إِذْ قَامُواْ فَقَالُواْ رَبُّنَا رَبُّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ لَن نَدْعُواْ مِن دُونِهِ ۚ إِلَاهًا لَقَدْ قُلْنَا إِذَا شَطَطًا ١٠ هَنَوُلآ عَوْمُنَا ٱتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ ۚ وَالِهَدُّ لَوَلا يَأْتُونَ عَلَيْهِم بِسُلْطَانِ بَيِّنَّ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا ١٠٠٠ وَإِذِ ٱعْتَزَلْتُمُوهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ إِلَّا ٱللَّهَ فَأُورًا إِلَى ٱلْكَهْفِ يَنشُرُ لَكُورٌ رَبُّكُم مِن رَّحْمَتِهِ - وَيُهَيِّئُ لَكُم مِن أَمْرِكُم مِنْ أَمْرِكُم مِنْ أَمْرِكُم مِنْ أَمْرِكُم مِنْ أَمْرِكُم مِن قُلَا اللهُ مَسَ إِذَا طَلَعَت تَزَوَرُ عَن كَهْ فِهِم ذَاتَ ٱلْيَمِينِ وَإِذَا غَرَبَت تَقْرِضُهُمْ ذَاتَ ٱلشِّمَالِ وَهُمْ فِي فَجُوةٍ مِّنْهُ ذَلِكَ مِنْ ءَايَتِ ٱللَّهِ مَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَهُوَ ٱلْمُهْتَدُّ وَمَن يُضْلِلْ فَكَن تِجِدَلَهُ، وَلِيًّا مُّرْشِدًا ١٧٠ وَتَحْسَبُهُمُ أَيْقَاطًا وَهُمْ رُقُودٌ وَنُقَلِّبُهُمْ ذَاتَ ٱلْيَمِينِ وَذَاتَ ٱلشِّمَالِّ وَكَلُّبُهُم بَسِطً ﴿ ذِرَاعَيْهِ بِٱلْوَصِيدِ لَوِ ٱطَّلَعْتَ عَلَيْهِمْ لَوَلَّيْتَ مِنْهُمْ فِرَارًا وَلَمُلِثْتَ مِنْهُمْ رُعْبًا ۞ ﴾

# صاحبُ الجنتين \_\_\_\_\_

### ً أتعرفُ تفسيرَ المفرداتِ القرآنيةِ:

| تفسيرُها           | المفردة      |
|--------------------|--------------|
| اسمُ وادٍ          | وَالرَّقِيمِ |
| عددًا              | أَمَدُا      |
| قوَّ يْنا قلو بَهم | وَرَبَطُنَا  |
| معبودٌ             | ءَالِهَةً    |
| تخمينًا            | شَطَطًا      |
| تميلُ              | تَّزَّوَرُ   |
| تحاذيهم            | تقرضهم       |
| البابُ             | بِٱلْوَصِيدِ |

# أفهم دلالة الآيات

### رحمةُ اللهِ قريبةٌ:

إنَّ هـؤلاءِ الفتية كانوا يعيشونَ في مدينةٍ يعبدُ أهلُها الأصنامَ، ويقدِّمونَ لها القَرابينَ، وقدْ وجدَ هـؤلاءِ الشبابُ ما يفعلُهُ قومُهم لا عقلَ فيه ولا منطق، وانشرحتْ صدورُهم للإيمانِ فقالوا: ربُّنا هـوَ اللهُ خالقُ السمواتِ والأرضِ، وربُّ كلِّ شيءٍ ومليكُهُ، فلنْ نعبدَ سواهُ، ولنْ نَستعينَ بغيْرهِ، وأما ما يعبدُ أهلُ المدينةِ منْ تماثيلَ صنعوها بأيديهمْ، ثمَّ جعلوها آلهةً، وعبدوها بلا حجةٍ أو دليلٍ، فإنما هـوَ غلوُّ وكذبٌ علَى اللهِ عـز وجل، وتعطيلُ للعقل، وظلمٌ للنَّفسِ ليسَ بعدهُ ظلمٌ.

لقدْ أخْلصَ هؤلاءِ الفتيةُ للهِ - تعالَى، فزادهُم الله هدّى ويقينًا، وقوَّى قلوبَهُم وألقَى عليهمُ الصبرَ، فلمّا عُـرفَ أمرُهُـم وانتشـرَ خبرُهـم، خافـوا علـي حياتِهـم، فهرَبـوا مـن المدينـةِ علـي عجَـل دونَ أن يتـزوّدوا بالطّعام والشّراب، وهم يستغيثونَ ويدعونَ ربَّهُم أنْ يلطفَ بهم، وأنْ يهديَهُم سبيلَ الرشادِ، حتَّى إذا أدركَهُم اللّيلُ وجَدوا أنفُسَهم بجانِب كهفِ، فقالوا: ادخلوا هذا الكهفَ، لعلّ اللهَ تعالَى يجعلُ لكُمْ معاشًا وسَعةً، وناموا في الكهفِ على أن ينظروا في الغدِ ماذا سيَفْعلونَ؟

# الدرسُ الأولِ

### أتعاونُ:

منْ صدْقِ التوكُّلِ على اللهِ الأخذُ بالأسِبابِ.

منْ خرجوا على عجل تي أخذ بها الفتيا دعاء واستغاثة بالله

### أحلِّل:

الأحداثَ التي مرَّتْ منَ القصَّةِ لأحدِّدَ الدَّوافعَ الَّتي ألجأتِ الفتْيةَ إلى الكهْفِ.

انكشاف أمرهم فهربوا حتى لا يقتلوا أو يعادوا للكفر.

............

### ُ الثقةُ باللهِ - تَعالَى:

نامَ الفتيةُ وكانَ آخِر كلامِهِم: ﴿ يَنشُرُ لَكُو رَبُّكُم مِّن رَّحْمَتِهِ ، وَيُهَيِّئُ لَكُر مِّن أَمْرِكُم مِّرْفَقًا ﴾ ، فقدْ أسلموا أمرَهُمْ للهِ ، ولمْ يعلموا أنَّ اللهَ - عزَّ وجلَّ - قدْ قدَّرَ عليْهِمُ النَّومَ ثلاثَ مئةٍ وتسعَ سنينَ، عصمَهُمْ فيها سبحانَهُ منَ السَّمع حتَّى لا تزْعِجَهمُ الأصواتُ فتقطعُ نومَهم، و سخَّرَ الشَّمسَ لهُمْ كلِّ يوم مرَّتين، إذا أشرقَتْ تَميلُ عن الكهفِ يَمينًا قبلَ أنْ يشتد حرُّها؛ كيْ لا تحرقَهم أشعتُها، وإذا غربتْ تُحاذيهم فيَصِلُهم قدرُ ما يحتاجونهُ من شعاعِها، بينما همْ نائمونَ في فسحةِ الكَهْفِ، وكلبُهم رابضٌ أمامَ البابِ، مَن يراهُمْ يعْتقِدُ أَنَّهمْ مُستيقظونَ، فقدْ كانتْ أعينُهم مفتوحةً، و يقلُّبُهم تبارك وتعالى يَمينًا وشمالًا؛ حتَّى لا تأكلَ الأرضُ ثيابَهم وأجسادَهم، وألْقَى سبحانه عليهم من الهيبةِ في هَيْئَتِهم، فلوْ رآهُمْ راءٍ لَمُلِئَ منهُم رعبًا، فلا يجْرُؤُ أنْ يعودَ إلَى المكانِ مرةً أخرَى، ولا أنْ يحدُّثَ حتى نفسه بما رأى، وهمْ في مكانٍ موحشٍ لا يقصدُه بشرٌ، ولا يمرُّ بهِ وحشّ، فأبعدَ اللهُ عنْهم كلَّ خطرِ يتهدَّدُهم أو يكشفُ أمرَهُم، وهو على كل شيء قديرٌ.

ِأتوقّعُ:

لوْ نامَ إنسانْ عامًا كاملًا، التّغيراتُ التي يمكنُ أن تطرَأَ عليْهِ:

زيادة في العمر ضعف في العظام والعضلات

طول الشعر والأظافر

## ِ أحلِّلُ:

الأحداثَ التي مرَّتْ وأُظهِرُ دلالاتِها حسبَ الجدولِ التّالي:

القدرة حفظهم خلاف المألوف.

العظمة تسخير مخلوق هائل لمخلوق صغير.

الرحمة تجنيبهم كل الأخطار وهم في أضعف حالاتهم.

تهيئة الكهف لحفظهم وحماتيهم مدة نومهم.

6

الحفظ والحماية

# صاحبُ الجنتين

#### أجِدُ الفرْقَ:

نقولُ: غارُ حراءً، ونقولُ: أصحابُ الكهْفِ، أبينُ الفرْقَ بينَ الغارِ والكهْفِ. -- أتلو وأحفظُ:

# 

# أتعرف تفسيرَ المفرداتِ القرآنيةِ:

| تفسيرُها                 | المفردة      |
|--------------------------|--------------|
| دراهم فضية               | بِوَرِقِكُمُ |
| يعْرِفُوا مكانَ وجودِكُم | يَظْهُرُواْ  |
| دينهم                    | مِلْتِهِمْ   |

4 . . . .

### ْ ثلاثةُ قرونِ:

وكذلك أيقظهُ م الله - تعالَى - كما أنامَهُم، لم ينقص شيءٌ من أجسامِهِم، ولم تتغيّر ملامحُهُم، وهمذا دليلٌ علَى قُدرتِه سبْحانَه على البعْثِ وقيام السّاعةِ.

عنْدما استیْقظوا سألَ أحدُهُمْ: كمْ رقَدْنا؟ قالَ بعضُهُمْ: يومًا. وقالَ آخَرونَ: بعضَ يوم. ثمَّ أَدْركوا أَنَّ الأَمرَ لِيسَ كما يعتقِدونَ، فقالَ أحدُهُم: ﴿ رَبُّكُمُ أَعُلَوُ بِمَا لَبِثُتُمْ ﴾. فدَعُوا هذا الأمرَ للهِ - تعالَى - واهتمّوا بأمرِكُم واشتغِلوا بما يصلحُ حياتَكُم.

قالوا: أرْسِلوا واحدًا منْكُمْ إلى المدينَةِ، ليحضِرَ لكُمْ طعامًا، وليبحثْ عنْ أطيبِ طعام حلالٍ، وليتلطَّفْ في التَّعامُ لِ معَ النّاسِ، فذلكَ أَدْعى أَنْ لا يلفتَ انتباهَ النّاسِ إليهِ، و إلّا اكتشف قومُنَا أَمْرَنا، وليتلطَّفْ في التَّعامُ لِ معَ النّاسِ، فذلكَ أَدْعى أَنْ لا يلفتَ انتباهَ النّاسِ إليهِ، و إلّا اكتشف قومُنَا أَمْرَنا، وعندَها فإمّا أَنْ يُعيدونا إلى عبادتِهم عبادةِ الأصنام، ويذهبُ كلُّ عملِكُم أدراجَ الرّياحِ. ولكنْ لا رادَّ لأمْرِ اللهِ، فعنْدَما دخلَ رسولُهُم السوق، استغربَهُ النّاسُ منَ الدَّراهِم الفضيّةِ الَّتي كانتْ معَهُ، والتي كانتْ تُستعمَلُ قبلَ ما يزيهُ عنْ ثلاثةِ قرونٍ، فأخذوه إلى الحاكِم وكانَ صالِحًا

# الدرسُ الأولِ ﴿ وَالْمُوالِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّلْحُالِلللَّا اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

مؤمنًا، فسألَ الرجُلَ عنْ خبرِه، فعلِمَ أنَّهُ منَ الفتْيةِ الّذينَ هرَبوا بدينهِمْ في عهدِ ملكِ سابق، وهكذا كشَفَ اللهُ أمرَهُم للنّاسِ حتَّى يعْلموا أنَّ قيامَ السّاعةِ حقُّ، ثمَّ دلَّهمُ الرجُلُ على مكانِ الكهْف، يعْلموا أنَّ قيامَ السّاعةِ حقُّ، ثمَّ دلَّهم الرجُلُ على مكانِ الكهف، وسارَ الملكُ وأهلُ المدينةِ إليْهِم، فلمّا دخَلوا عليهم أماتَهُم الله ميتةَ الحقّ، فأرادَ أهلُ البلدِ أن يبنوا عليهم مُجرَّدَ بنيان، لكنَّ غالبَ أهلِها قالوا: بلْ نبني عليهم مسجدًا نصلي فيه، ويتناسبُ معَ هذه الآيةِ العظيمةِ.



سورةُ الكهف هي وسطُ القرآنِ الكريمِ. وكلمةُ وليتلطفْ أوسطُ كلماتِه. وحرفُ التاء فيها أوْسطُ

حروفه.





### أعلِّلُ:

| لإظهار قدرته تعالى على البعث.       | إيقاظَ أصحابِ الكهفِ منْ نَومهِمْ:      |
|-------------------------------------|-----------------------------------------|
| لإقامة الحجة عليهم.                 | كشفَ أمرِهِمْ لُاهلِ زَمانِهِمْ:        |
| لاعتبار الأمم اللاحقة على مر الزمن. | ورودَ قصَّتِهِمْ في القُرْآنِ الكَريمِ: |

أدلل عقلًا: لم تتغير ملامح الفتية بعد ثلاثِ مئة سنةٍ.

قالَ رسولُ اللهِ عَلَى الحرصُ على ما ينفَعُكَ ولا تعجِزْ "............ (رواهُ ابنُ ماجهُ) على ضوءِ حوارِ أَهْلِ الكهْفِ فيما بيْنَهم، أناقشُ الحديثَ معَ أمثلةٍ عمليَّةٍ في حياتي.

أناقش

### - أتلو وأحفظُ:

### سورَةُ الكهف

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ سَيَقُولُونَ ثَلَاثَةٌ رَّابِعُهُمْ كَلَّبُهُمْ وَيَقُولُونَ خَمْسَةٌ سَادِسُهُمْ كَلْبُهُمْ رَجْمًا بِٱلْغَيْبِ وَيَقُولُونَ سَبْعَةٌ وَثَامِنُهُمْ كَلْبُهُمْ قُل رَّبِّ أَعْلَمُ بِعِدَّتِهِم مَّا يَعْلَمُهُمْ إِلَّا قَلِيلٌ فَلَا تُمَارِ فِيهِمْ إِلَّا مِلَّ ۚ ظَهِرًا وَلَا تَسْتَفْتِ فِيهِم مِّنْهُمْ أَحَدًا اللَّ وَلَا نَقُولَنَّ لِشَاْقَ وِإِنِّي فَاعِلُ ذَالِكَ غَدًا اللّ إِلَّا أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ وَٱذْكُر رَّبَّكَ إِذَا نَسِيتَ وَقُلْ عَسَى أَن يَهْدِينِ رَبِّي لِأَقْرَبَ مِنْ هَذَا رَشَدًا ١٤٠٠ وَلَبِثُواْ فِي كَهْفِهِمْ ثَلَثَ مِانَةٍ سِنِينَ وَٱزْدَادُواْ تِسْعًا اللهُ قُلِ ٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا لَبِثُواً لَهُ، غَيْبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَبْصِرْ بِهِ، وَأَسْمِعُ مَا لَهُم مِن دُونِيهِ عِن وَلِيٍّ وَلَا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ أَحَدًا ١٠٠٠ وَٱتَّلُ مَا أُوحِى إِلَيْكَ مِن كِتَابِرَيِّكَ لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِهِ عَ وَلَن تَجِعَدَ مِن دُونِهِ عِ مُلْتَحَدًا اللهُ ﴾

# صاحبُ الجنتين ——حص

### أفسرُ المفرداتِ القرآنيةَ:

| تفسيرُها        | المفردة        |
|-----------------|----------------|
| تخمينًا         | رَجْمُأ        |
| تجادِلْ         | تُمَادِ        |
| يتولَّى أمرَهُم | وَلِيِّ        |
| القرآنُ الكريمُ | كِتَابِ رَبِّك |
| ملجاً           | مُلْتَحَدُّا   |

### ما شاءَ اللهُ كانَ:

تخبرُنا الآياتُ الكريمةُ عن اختلافِ النّاسِ حولَ عددِ أولئكَ الفتيةِ، فمِنَ النّاسِ مَن يقولُ: إنّهم ثلاثةٌ ورابعُهم كلْبُهم. وكلّ ذلك تخمينًا لا يستندُ إلى علمٍ أو دليل، ويقولونَ سبعةٌ وثامنُهم كلبُهم.

ثمَّ يأمُرُ اللهُ تعالَى نبيَّه أَنْ يرجِعَ الأمرَ للهِ-تعالَى، فهو سبحانَه الأعلمُ بعددِهم، والقليلُ ممَّنْ آتاهُم اللهُ العلْمَ، ثمَّ أمرَه ألّا يُجادلَ فيهِمْ أحدًا، ولا يسألَ عنهُمْ أحدًا، إلّا أنْ يحدثَ الناسَ بِما بيّنَ اللهُ لهُ منْ أمرِهِم، يقولُ ابنُ عباس ( عَلَيْهُ): أنا منَ القليلِ الذينَ يعلمونَهم، إنَّهُم سبعةٌ وثامنُهُم كلبُهمهُ . وكانَ النبيُّ عَلَى لمّا سألتُهُ قريشُ، قالَ: غدًا أخبرُكم، فتأخَّرَ عنْهُ الوحْيُ، وتكلَّمَ النّاسُ في ذلك. ثمّ جاءَهُ الوحْيُ النّاسُ في ذلك. ثمّ جاءَهُ الوحْيُ البلجوابِ، يقولُ الحقُّ تباركَ وتعالَى معاتبًا رسولَه عَلى، وتعليمًا للنّاس، (أن لا تقُل إنّي سأفعلُ شيئًا في المستقبلِ دونَ أن تقولَ إنْ شاءَ اللهُ)، لأنّهُ لا تدري نفسٌ ماذا تكسبُ غدًا، واذكُرِ اللهَ وسلْهُ الهدايةَ والرشدَ.

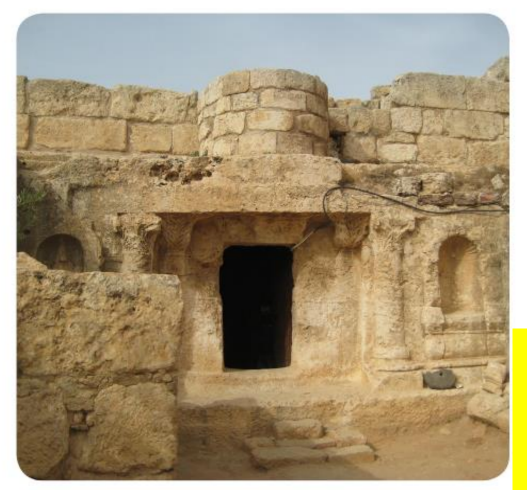
وقد أخبرَ عزَّ وجلَّ أنَّ أصحابَ الكهفِ لبِثوا في الكهفِ ثلاثَ مئةٍ وتسعَ سنينَ، ويخاطبُ نبيَّه عِلى الكهف لا يعلمُ مدَّة رقودِهِم إلَّا اللهُ - تعالَى - ومَن أطلعَهُ عليْهِ منْ خلقِه، فهوَ يعلَمُ الغيبَ في السَّماءِ وفي الأرْضِ، ثـمَّ يقولُ سبحانَه: ﴿ أَبُصِرُ بِهِ وَأَسْمِعُ ﴾ وهي صيغة تعجُّب للمبالغة في المدْح والثناء على نفسِه عزَّ وجلَّ؛ أيْ ما أسمعَه وأبصرَه - سبحانَه - لكلِّ موجودٍ، وما لخلْقِه سواهُ يَلِي أَمْرهم وَيدبِّرُ شأنهم، وليسَ له شريكَ في ذاتِه أو صفاتِه أو أفعالِه، فاتلُ القُرآنَ الكريمَ وما بيّنَ للناسِ منْ أمرِ أهلِ الكهفِ، فلا تغييرَ لكلام اللهِ - تعالَى؛ لأنَّهُ الحقَّ، ولن تحتاجَ إلى ملجاً تلجاً إليْهِ؛ لأنَّ الله - تعالى -هـ و مـ وْلاك، وهـ و حسـ بُكَ أنـتَ وكلّ المؤمنيـنَ.

#### AUCA

#### أتأمَّلُ:

- أتعاونُ معَ مجموعتي فيما يَلي:
- نَستنتجُ منَ الآيةِ الكريمةِ أثرَ الصحبةِ علَى الفردِ.

الصحبة الطيبة تنعكس على الأفراد فكلب أهل الكهف ذكر في القرآن لأنه كان في صحبة طيبة



- ندلُل من الآية الكريمة على قول ابن عبّاسٍ: إنَّهم سبعة وتامنهم كلبهم.

قولهم «ثلاثة رابعهم كلبهم وخمسة سادسهم كلبهم» جاء بعدها «رجما بالغيب» أما قولهم «سبعة وثمانهم كلبهم» فلم يصفه بالتخمين بدون دليل.

### أضعُ الاحتِمالاتِ:

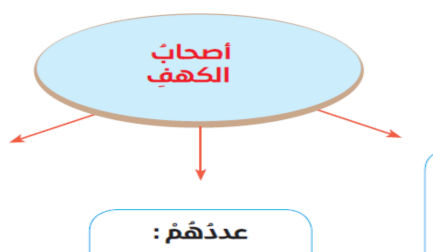
قالَ: سأذهبُ إلى الحجِّ العامَ القادِمَ. بالتعاونِ معَ مجموعتي أضعُ الاحتمالاتِ الَّتي قدْ يواجهُها القائلُ.



بناءً على الاحتمالاتِ الَّتي توصَّلنا إليْها، نحدُّدُ أهمّيّةَ قولِنا: "إنْ شاءَ اللهُ".

قول إن شاء الله هو طلب التوفيق والتيسير من الله دون أي تعارض، مع التخطيط للمستقبل.





مدةُ نومِهِمْ:

| سبب تجويهم<br>للكهفِ: |  |  |  |  |
|-----------------------|--|--|--|--|
|                       |  |  |  |  |
|                       |  |  |  |  |
|                       |  |  |  |  |
|                       |  |  |  |  |
|                       |  |  |  |  |

الحكمةُ منْ كشفِ أمرِهِمْ:

.....

-----

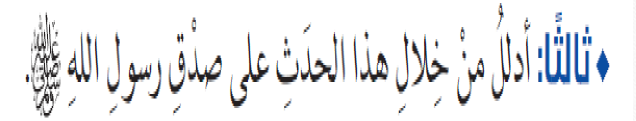
-----



### أجيبُ بِمُفردى:

♦ أَوَّلَا: أَذَكُرُ المقصودَ بقولِه تعالَى: ﴿ وَرَبَطْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ إِذْ قَامُواْ فَقَالُواْ رَبُّنَا رَبُ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ لَن نَدْعُواْ مِن دُونِهِ إِلَا السَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ لَن نَدْعُواْ مِن دُونِهِ إِلَا اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللِّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللَّهُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللْمُ اللل

ثانيًا: أذكرُ سببَ تأخّرِ الوحي عنِ النبيِّ صلّى الله عليه وسلَّمَ بعدَ أنْ قالَ لقريشٍ: غدًا أخبرُكُم.



### ◄ وابعًا: أفسِّرُ معانيَ الكلماتِ التاليةِ:

| المعنَّى | الكلمةُ                          | ٢ |
|----------|----------------------------------|---|
|          | فَضَرَبْنَا عَلَىٰٓ ءَاذَانِهِمْ | 1 |
|          | أَمَـٰدُا                        | 2 |
|          | وَرَبَطْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ   | 3 |
|          | شَطَطًا                          | 4 |
|          | رَجْمَا بِٱلْغَيْبِ              | 5 |
|          | ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا  | 6 |
|          | لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَنتِهِ،     | 7 |

عن ابن عبّاس ( عَلَيْ ) - قالَ: كنّا معَ مُعاوية ( عَلَيْ ) في بحْرِ الروم فانتهيْنا إلى الكهْفِ الذي فيهِ أصحابُ الكهْفِ، فقالَ مُعاوية أريدُ أَنْ أدخُلَ عليهِم فأنظُرَ إليهِمْ. فقلتُ: ليسَ هذا لكَ، فقدْ منعَهُ اللهُ مَن هوَ خيرٌ منك، قالَ تعالَى:



﴿ لَوِ ٱطَّلَعْتَ عَلَيْهِمْ لَوَلَّيْتَ مِنْهُمْ فِرَارًا وَلَمُلِئْتَ مِنْهُمْ رُعْبًا ﴾

### اَقیّمُ ذاتی

|        | مستوًى تحققِهِ |        | اد ځ د د                                             |   |
|--------|----------------|--------|------------------------------------------------------|---|
| متميزٌ | جيدٌ           | متوسطٌ | جانبُ التعلمِ                                        | 1 |
|        |                |        | أحرصُ علَى التلاوةِ المجودةِ للقرآنِ الكريمِ         | 1 |
|        |                |        | أحفظُ الآياتِ القرآنيةَ، وأذاكرُ ما أحفظُ باستمرارٍ. | 2 |
|        |                |        | أعبرُ عنْ معاني المفرداتِ وأستخدمُها في حياتي.       | 3 |
|        |                |        | أفهمُ المعنى الإجماليَّ وأطبقُ ما فيهِ منْ عِبرٍ.    | 4 |
|        |                |        | أحرصُ على الأحكامِ الواردةِ في الآياتِ               | 5 |



أحرصُ أَنْ أقولَ: إِنْ شَاءَ اللهُ، كلَّما نويتُ شيئًا في المستقبلِ.



مراحلُ جمعِ القُرآنِ الكريمِ

1- أُوضِّحَ مراحلَ جمعِ القُرآنِ الكريمِ. 2- أقارنَ بينَ جهودِ أبي بكر الصديقِ وعثمانَ بنِ عفانَ ( عَلَيْهُ) في خدمةِ القرآنِ الكريمِ. 3- أبينَ دورَ أبي بكْرٍ ( عَلَيْهُ) وعثمانَ بنِ عفّانَ ( عَقَالَ الْعَلَيْهُ) في خدمةِ القُرآنِ الكريمِ.





#### أقرأً وأجيبُ:

لم تعرِفِ البشريةُ على مدى تاريخِها الطويلِ كتابًا لقِيَ منَ العِنايةِ والاهتِمامِ والحفاظِ عليْهِ مثلَما لقِيَ القُرآنُ الكريمُ، فعلَى الرَّغمِ منْ أنَّ اللهَ تعالَى قدْ ضَمِنَ لهُ الحفاظَ عليْهِ منَ التَّحريفِ والتَّبديلِ، قالَ تعالَى: ﴿ إِنَّا نَحُنُ الكريمُ، فعلَى الرَّغمِ منْ أنَّ اللهَ تعالَى قدْ ضَمِنَ لهُ الحفاظَ عليْهِ منَ التَّحريفِ والتَّبديلِ، قالَ تعالَى: ﴿ إِنَّا نَحُنُ الكريمُ وَإِنَّا لَذَّ لَحُوظُونَ ﴾ [الحجر: 9]، إلّا أنَّنا نجدُ الرَّسولَ في والصَّحابةَ معهُ قدْ تلقَّوهُ بالعناية والاهتِمام، بلْ كانَ الصَّحابةُ يَتنافسونَ في تعلُّمِهِ وتعليمِهِ والعملِ بما فيهِ، ومعَ هذِهِ العِنايةِ الفائِقةِ منَ الرَّسولِ في والصَّحابةِ كانَ جبريلُ عليْهِ السَّلامُ يُعارضُ (يدارسُ) الرَّسولَ في القرآنَ الكريمَ في شهْرِ رمَضانَ منْ كلِّ عامٍ، وبعدَ وفاةِ الرَّسولِ في تفانَى المسلِمونَ في خِدمةِ القُرآنِ الكريمِ حفظًا وكتابةً وتطبيقًا.



- أقترحُ مركز تحفيظ. - مركز تحفيظ. - الترديد مع التسجيل. - أذكرُ ثلاته اسبابٍ دفعتِ الصحابه للحرصِ على حفظِ القُرآنِ

- كسب للأجر. - لفهم الإسلام وتطبيقه. معرفة أحكامه وتشريعاته

## أستخدِمُ مهاراتى لاتعلَّمَ

أولًا: جمعُ القرآنِ الكريمِ في عهدِ النبيِّ عَلَيْ.

#### مَعْنَى الجمْعِ في العَهْدِ النَّبويّ

اتَّخذَ الجمعُ في عهدِ النَّبِيِّ عِلَيُّ معْنيينِ اثْنيْنِ:

أحدُهما: (الجمعُ بمعْنَى الحفْظِ) أيْ حفظِهِ في الصُّدورِ، قالَ اللهُ تعالَى: ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ، وَقُرْءَانَهُۥ ﴾ [القيامة: 17]، أيْ

جمْعَهُ في صدْرِ النَّبِيِّ عِلَيْهُ، وفي صدورِ الصحابةِ.

والمعْنَى الثّاني: (الجمْعُ بمعْنَى الكتابَةِ) فَكَانَ النَّبِيُّ عَلَيْ يأمُرُ بعضَ الصَّحابةِ بِكتابةِ الوحْي؛ قالَ اللهُ تعالى:

﴿ رَسُولٌ مِنَ ٱللَّهِ يَنْلُواْ صُحُفًا مُطَهَّرَةً ﴿ فَيَهَا كُنُبُ قَيِّمَةً ﴾ [البينة].

وعن ابنِ عُمرَ (عَهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ نَهَى أَنْ يُسافَرَ بِالقُرآنِ إِلَى أَرْضِ العدُوِّ) فالنهي عن السفرِ بالقرآنِ المحتوب وليسَ المحفوظِ.

## أتَأمَّلُ وأحاجِجُ:

-أذكرُ ما أردُّ بهِ على منْ يدَّعي أنَّ الجمْعَ في العهْدِ النَّبويِّ كانَ مُقتصرًا على الحفظِ في الصدورِ فقطُ ولمْ

أن جل الصحابة لم يكونوا يعرفوا القراءة والكتابة ،
لذلك كان طريقهم الوحيد لفهم القرآن والعمل به هو حفظه في الصدور ثم جاءت الكتابة في مرحلة ثانية.

### الإذْنُ بكتابةِ القرآنِ الكريمِ

أَذِنَ النَّبِيُّ عَلَيْ لِلصَّحابةِ جميعًا بكتابةِ القُرآنِ الكريم، كما جاءَ في حديثِ أبي سعيدٍ الخدريِّ: (لا تكتبوا عنّي ومَنْ كَتَبَ عني غيرَ القُرآنِ فليمْحُهُ)، ولكنَّ النَّبيَّ عِيليًّا لمْ يَعتمدْ علَى كتاباتِ الصَّحابةِ، بلِ اتَّخذَ كُتّابًا خاصّينَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [النساء: 95] دَعا رسولُ اللهِ زِيدًا فكتَبَها، فجاءَ ابنُ أمِّ مكتوم فشكا ضرارَتَهُ فأنزلَ اللهُ تَعالَى ﴿ غَيْرُ أُولِي ٱلضَّرَرِ ﴾ [النساء: 95]، وقد كُتِبَ القُرآنُ كلَّهُ في حضرةِ النَّبيِّ عِلَيُّ بأمرٍ منه وبرعايتِهِ، منذ بدايةِ نزولِ الوحْي إلى آخِرِ آيةٍ نزلتْ منَ القُرآنِ الكُريم.

### أَفكُّرُ وأثبتُ:

- أثبتُ اذْنَ النَّرِّ عُلِيُّ للصَّحابة بالكتابة رغْمَ أَنَّهُ عَلَيْ نَفَى عِن الكتابة عنْهُ بقوله: (لا تكتبوا عنّ). المديث حتى لا بختلط بالقرآن الكريم. النهي هنا عن كتابة الحديث حتى لا بختلط بالقرآن الكريم.

- لو كنتُ بيْنَ الصَّحابةِ (عَلَيْنُ) وسمِعْتُ إذْنَ النَّبِيِّ عَلَيْ إِكتابةِ الوحْي. أذكرُ ما كنتُ سأَقدمهُ لخدْمةِ القُرآنِ الكريم.

نشاط فردي



#### عدمُ جمعِ القُرآنِ في مصحفٍ واحدٍ في العهدِ النَّبويِّ [عدمُ جمعِ القُرآنِ في مصحفٍ واحدٍ في العهدِ النَّبويّ

استمرار نزول الوحي ولا يعرف أن ستوضع الآيات الجديدة.

كان القرآن محفوظا في صدر النبي في وكثير من الصحابة ومكتوبا على الرقاع والأكتاف...

### تَانيًا: جمعُ القُرآنِ في عهدِ أبي بكْرٍ

A 100 A

استشْهِدَ في معركةِ اليمامةِ عددٌ كبيرٌ منَ الصَّحابةِ، منْ بيْنِهِمْ سبعونَ حافظًا للقُرآنِ الكَريم، كانَ منهُمْ سالمُ موْلى أبي حُذيفة، أحدُ الذينَ أمرَ النَّبيُ عَلَيْ بأخْذِ القُرآنِ عنْهُم، وحينَها أسرعَ عمرُ بنُ الخطّابِ ( عَنْهُ) إلى أبي بكرٍ الصَّديقِ ( عَنْهُ) يُشيرُ عليْهِ بجمعِ القرآنِ الكريمِ وكتابتِهِ في مصحفٍ واحدٍ.

#### ً أَتَأُمُّلُ وأَتُوقَّعُ:

- الاحتمالات الواردة لو له بقل أبو بكر الصّدّيقُ بمشورة عُمرَ بن الخطّاب (عَلَيْ). مع ذكر رأبي.
- الاحتمالات الواردة لو له بقل أبو بكر الصّديق بموت الصحابة الحفاظ.

سيهديهم الله لأمر آخر يحفظ القرآن الكريم لأن الله تكفل بحفظه.



#### منهجُ جمعِ القُرآنِ الكريمِ في عهْدِ أبي بكرِ الصّدّيقِ

لمّا عزَمَ أبو بكر الصّدّيقُ على جمْعِ القُرآنِ أمرَ عمرَ بنَ الخطّابِ وزيدَ بنَ ثابتٍ بهذهِ المهمّةِ العظيمةِ، وكانَ منْ أهم أسبابِ اختِيارِ زيدِ بنِ ثابتٍ أنَّهُ شهِدَ العرْضةَ الأخيرةَ للقُرآنِ الكَريمِ، إضافةً إلى أنَّهُ غيرُ متَّهم في دينِهِ، ولا يتطرَّقُ إليْهِ تجْريحُ، وأنَّهُ كانَ أحدَ كتَبةِ الوحْي للنَّبيِّ عَلَيْ، إضافةً إلى شبابِه ونشاطِهِ وحماستِه.

سارَ عمرُ بنُ الخطَّابِ وزيدُ بنُ ثابتٍ وفقَ منهج محدَّدٍ بالاعتِمادِ علَى مصدريْنِ معًا، هُما:

1- مَا كُتبَ بِينَ يَدِي النَّبِيِّ عِلَيْنِ وَفِي حَضْرِتِهِ.

2- ما كانَ محْفوظًا في صدورِ الرِّجالِ.

يقولُ زيدُ بنُ ثابتٍ: (فتتبَّعتُ القُرآنَ أَجْمعَهُ منَ العسبِ واللّخافِ وصدورِ الرِّجالِ)، وقدِ استغرقَ جمعُهُ خمسة

عشرَ شهرًا، وانتهَى قبلَ وفاةِ أبي بكرٍ الصدّيقِ (عَظِيلًا)، وسمِّيَ بالمصحفِ.

#### أَستنتجُ وأقرِّرُ:

- أذ مكان زيد بن ثابت، وأذكرُ الأسبابَ.
  - تشاط فردي
- أذكرُ ما أستنتجُهُ من استغراقِ مدَّةِ مهمَّةِ زيدٍ في جمْعِ القُرآنِ الكَريمِ سنةً وثلاثةَ أشهُرٍ.
- دليل على الجهد الكبير الذي بذله وعلى التوثيق الشديد الذي سار عليه.

....

### ِسماتُ جمعِ القُرآنِ الكَريمِ في عهْدِ أبي بكْرٍ الصّدّيقِ

اتَّسَمَ جمعُ القُرآنِ الكريمِ في عهْدِ أبي بكْرِ الصَّدِيقِ ( الصَّدِيقِ ( الصَّدِيقِ الصَادِيقِ الصَادِيقِ الصَّدِيقِ الصَدِيقِ الصَادِيقِ الصَادِيقِ الصَّدِيقِ الصَّدِيقِ الصَّدِيقِ الصَادِيقِ الصَّدِيقِ الصَّدِيقِ الصَّدِيقِ الصَّدِيقِ الصَّدِيقِ الصَّدِيقِ الصَّدِيقِ الصَادِيقِ الصَّدِيقِ الصَادِيقِ ا

1- أَنَّهُ جُمعَ في مصحفٍ واَحدٍ مرتَّبِ الآياتِ والسُّورِ.

2- موافقتُه لما ثبتَ في العرْضةِ الأخيرةِ للقرآنِ الكريم على جبْريلَ ( المُلِيِّكِينِ).

3- اشتمالُه علَى الأحرُفِ السَّبعةِ التي ثبتَتْ في العرْضةِ الأخيرةِ.

4- إجماعُ الصَّحابةِ علَى صحَّتِهِ ودقَّتِهِ.

### ً أَفكِّرُ وأستنتِجُ:

- أعدِّدُ أربعةَ أَسْبابٍ دفعتِ الصَّحابةَ ( عَلَيْ اللَّهِ على صحَّةِ ودقَّةِ المُصْحفِ الذي جُمعَ على عهدِ أبي بكرٍ

الصّديقِ السَّلَامِ السَّديقِ السَّائِلِ التّثبِت والاستيثاق.

أنه جمع في مصحف واحد مرتب الآيات والسور.

موافقته لماثبت في العرضة الأخيرة.

اقتصاره على ما لم تنسخ تلاوته وتجريده مما ليس بقرآن.

اشتماله على الأحرف السبعة التي ثبتت في العرضة الأخيرة.



# تَالتًا: نسخُ القرآنِ الكريمِ فاي عهدِ عُثمانَ بنِ عفّانَ الكريمِ فاي عهدِ عُثمانَ بنِ عفّانَ الكريمِ

### ِسَبَبُ النَّسخِ

اتَّسعتِ الفتوحاتُ الإسلاميةُ في عهدِ عثمانَ بنِ عفّانَ وانتشرَ الصَّحابةُ في الأمصارِ، وأخذَ أهلُ كلِّ مصرِ تلاوةَ القرآنِ ممَّنْ وفَدوا إليهِمْ مِنَ الصَّحابةِ، حيثُ كانَ كلُّ صحابيًّ يُعلِّمُ بالحرْفِ اللَّذي تلقّاهُ منَ الأحرُفِ السبْعةِ التي نزلتْ علَى الرَّسولِ عَلَيْ فكانَ بينَ الأمصارِ اختلافٌ في حروفِ الأداءِ ووجوهِ القراءةِ، وبدأَ النَّاسُ يختلِفونَ في قراءتِهمْ للقُرآنِ حتَّى كفرَ بعضُهُمْ بِقراءةِ بعضٍ.

### أقرأ وألخص

- ألخصُ بأسلوبي السَّببَ الذي دفعَ عُثمانَ بنَ عفَّانَ ( عَفَّانَ الشُّريم السُّر الدُّولِ الكريم .

لخص بأسلوبك

#### منهجُ النَّسخ

حدَّدَ الخليفةُ عثمانُ بنُ عفّانَ ( عَنِّا ) خطواتِ العمَلِ لجمْعِ القُرآنِ الكَريمِ، وهيَ كالتالي: 1- تحديدُ اللَّجنةِ التي ستجمَعُ القُرآنَ وعلى رأسِهِمْ زيدُ بنُ ثابتٍ لأنَّهُ كانَ المكلَّفَ منْ قِبلِ أبي بكرٍ الصديقِ بجمْع القُرآنِ الكريم.

2- اعتبارُ الصُّحُفِ التي جمعَها زيدُ بنُ ثابتٍ في عهدِ أبي بكرٍ الصدّيقِ أساسًا في نسخ المصاحِفِ.

3- إشرافُ عثمانَ بنِ عفّانَ المباشرُ علَى عمليَّةِ الجمْع والنَّسخ.

4- أن تكونَ الكتابةُ بشكلِ يجْمعُ ما ثبتَ منَ الأحرُفِ السَّبعةِ في العرْضِةِ الأخيرةِ.

5- رجوعُ اللَّجنةِ إلى الخليفةِ عثمانَ بن عفّانَ ( الشَّكْ الله عَناجونَ التأكُّدَ منْ كتابتِه.

6- عندَ اختِلافِ اللَّجنةِ في كتابةِ كلِمةٍ فإنَّها تكتبُ بحرفِ قُريشٍ.

### أحلل وأتوقَّعُ

- ما الذي كان سيتغيرُ في منهج نسخِ القُرآنِ الكَريمِ في عهدِ عثْمانَ بنِ عفانَ (ﷺ) لو توفَّرتْ لديْهِ التكنولوجيا الحديثةُ، منْ وجهةِ نظري؟.

نشاط فردي

### نشرُ المَصاحفِ في الْأَمْصارِ

أمرَ عثمانُ ( الشَّخَافِيُّ) بتوْزيعِ المَصاحفِ على الأمْصارِ؛ ليقْضيَ على التَّنازُعِ والاخْتِلافِ في قِراءةِ القُرآنِ الكريم، فأرْسلَ بمصْحف لكلِّ مصر، وأمرَ بحرْقِ ما دونَ ذلك، واحْتفظَ عندَهُ بمصْحف سمِّي المصحف الإمام. واعتنتِ الأمةُ الإسلاميةُ بهذِه المصاحفِ العُثمانيَّةِ، فاتَّخذتْها أصولًا في كتابةِ المَصاحفِ جيلًا بعَد جيلٍ. قالَ اللهُ تعالى: ﴿ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِةٍ عَنْ مَنْ مَرْيَكُمْ مِّنْ مَرْيكُ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ [فصَلَتْ: 42].

### أبرهنُ:

نسخُ عُثمانَ بنِ عفّانَ (الطَّيْلِيُّ) للقرآنِ الكريم منعَ حدوثَ التنازُع والاختِلافِ بينَ المُسلمينَ. أحرقوا جميع النسخ الأخرى غير المصحف العثماني.

اتفق جميع المسلمين على الرسم العثماني والقراءة من ذلك المصحف.

#### - بالتَّعاونِ معَ مجموعتي الطلابيَّةِ أكمِلُ جدولَ المقارنةِ الآتي:

نسخُ القرآنِ في عهدِ عثمانَ جمعُ القرآنِ في عهدِ أبي بكرٍ الصدّيقِ المقارنةُ اتساع الفتوحات، كثرة قتل القراء، والخوف واختلاف ألسن الناس على ضياع القرآن الكريم. في تلاوات القرآن الكريم جمع القرآن الكريم في مصحف جمع القرآن الكريم في مصحف واحد، مع الإبقاء على المصاحف واحد وتوزيعه على الأمصار، الموجودة عند الصحابة. وحرق أي مصحف آخر.



# نشاط فردي

| نسخُ القرآنِ في خلافةِ ذي النّوريْنِ | جمعُ القرآنِ في خلافةِ الصدّيقِ | جمعُ القرآنِ في العهدِ النَّبويِّ |
|--------------------------------------|---------------------------------|-----------------------------------|
| مفهومُ النسخِ:                       | مفهومُ الجمعِ:                  | مفهومُ الجمعِ:                    |
|                                      |                                 |                                   |
| سبَبُ النسخِ:                        | سبَبُ الجمع:                    | كيفيةُ الكتابةِ:                  |
|                                      |                                 |                                   |



### نشاط فردي

1- اتَّخَذَ جمعُ القرآنِ الكريمِ في العهدِ النبويِّ معنييْنِ اثنيْنِ، أحدِّدُهُما مبيِّنًا أهميةَ التَّكامُلِ بينهُما.

2- أقارِنُ بيْنَ عمَلِ أبي بكْرٍ الصدّيقِ وعثمانَ بنِ عفّانَ ( الله عنه عنه عنه عنه عنه عنه العُر الكريم ضمْنَ الجدولِ الآتي:

نشاط فردي

| في عهدِ عثمان بنِ عفان ( النظام السلام) | في عهْدِ أبي بكْرٍ (ﷺ) |  |
|-----------------------------------------|------------------------|--|
|                                         |                        |  |
|                                         |                        |  |
|                                         |                        |  |
|                                         |                        |  |
|                                         |                        |  |

~~

## 3- أذكرُ سببَ أمْرِ عثمانَ بنِ عفانَ (ﷺ) بحرْقِ جميع المَصاحفِ واعتِمادِ تَنْسُلُطُ فُرِد ي رِ رغْمَ أنَّ هذهِ المَصاحفَ كانتْ صَحِيحةً وغيرَ محرَّفةٍ.

### أُثري خِبراتي:

### نشاط فردي

### اَقیِّمُ ذاتی

## نشاط فردي

#### أقيِّمُ تأثيرَ درْسِ (مراحلُ جمعِ القرآنِ الكريمِ) على سُلوكي وعِبادتي:

| بقِ    | ستوَى التَّطب | مس     | tti 2 .(                                                                                       |   |
|--------|---------------|--------|------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| متميزٌ | جيدٌ          | متوسطٌ | جانبُ التَّطبيقِ                                                                               |   |
|        |               |        | أقرأً وِرْدي منَ القُرآنِ الكريمِ بشكْلٍ يوْمي ومُنتظمٍ.                                       | 1 |
|        |               |        | أحرِصُ على ألَّا أتلفَّظَ إلَّا بما يُرْضِي اللهَ تَعالَى.                                     | 2 |
|        |               |        | أسعَى دائمًا لخدْمةِ كِتابِ اللهِ تَعالَى وفْقَ أفكارٍ محدّدةٍ ومخططٍ لَها.                    | 3 |
|        |               |        | أَقْتدي بهمَّةِ زيدِ بنِ ثابتٍ في حفْظِ كتابِ اللهِ تَعالَى<br>فأرفعُ من همَّتي في الدِّراسةِ. | 4 |
|        |               |        | أعتبرُ معلِّمي قدْوتي فأحترِمُه وأعرفُ لهُ قدْرَهُ.                                            | 5 |

### الدّرسُ الثّالثُّ

### منهجُ التَّفكيرِ في الإسلامِ (التَّفكيرُ الناقدُ والنقدُ البنَّاءُ)

4. أتوقّعَ أهدافَ التّفكيرِ الناقدِ. 5. أحرصَ على احترامِ الرّأيِ الآخرِ. أوضّح مفهوم التّفكير الناقد.
 أحدد مهارات التّفكير الناقد في الإسلام.
 أبيّنَ أهميّة التّفكير الناقد والنقد البنّاء.





لقد كرَّمَ اللَّهُ مُنِعِدَهُ مَهِ الإنسانَ على سائرِ المخلوقاتِ، ومنحَه عَرْبَهَال القدرةَ على التّمييزِ به بينَ الخيرِ والشّرِ، والحقّ والباطلِ، والصّوابِ والخطأِ، ومنهجيّةُ التّفكيرِ في الإسلام تقومُ على النقدِ والتّمحيصِ في خطواتٍ أبعدَ من مجرّدِ الفهم، والدعوةِ إلى تجاوزِ حدودِ الفهم السّطحيّ للأفكارِ والأخبارِ وإعمالِ الفكرِ في تحليلِها للوصولِ إلى الحقائقِ، واختيارِ الأفضلِ، وقد مدحَ اللهُ مَال الذينَ استخدموا عقولَهم في التَّمييزِ بينِ الحسنِ والقبيحِ في قولهِ مَالى: ﴿ فَبَشِّرْعِبَادِ اللَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ وَأُوْلَيَكَ ٱلَّذِينَ هَدَنْهُمُ ٱللَّهُ وَأُولَتِهِكَ هُمُ أُولُوا الْأَلْبَ إِلَى الزَّم 17-18).

نتائجَ التّفكيرِ السّطحيِّ في الأمورِ.



- عدم الوصول إلى حل مشكلة من المشاكل - عدم القدرة للوصول إلى الحقائق - ضعف بالتمييز واختيار الأفضل

.........

.......

........







#### مفهومَ التّفكيرِ الناقدِ:

هـ و تفكيـ رُ تأملـيُّ هـ ادفُ، يسـ تعينُ بقواعـ دِ المنطـقِ والاسـتدلالِ والاحتمـ الاتِ، لتقييـمِ أمـرٍ معيّـنٍ أو الوصـولِ إلـى حـلِّ مشـكلةٍ مـا.

#### أتأمّلُ، وأفرّقُ:

بناءً على ما سبقَ أُفرّقُ بينَ التّفكيرِ الناقدِ وحلِّ المشكلاتِ:

|                                         | حلُّ المشكلاتِ        | التّفكيرُ الناقدُ                                   |  |
|-----------------------------------------|-----------------------|-----------------------------------------------------|--|
| *************************************** | تحتاج أن تجد لها حلاً | تحديدُ المحاسنِ والعيوبِ، ومن ثَمَّ إصدارُ الأحكامِ |  |

بينَ غيابِ التّفكيرِ الناقدِ والتّطرّفِ:

- سوء الظن بالآخرين واتهامهم والشك بهم. العجلة و اخذ العلم من غير مصادره.

.........

#### مهاراتُ التّفكيرِ الناقدِ في الإسلامِ:

- دعا الإسلامُ إلى التفكر والتأمّل، قالَ سَال: ﴿ وَيَتَفَكّرُونَ فِي خَلِقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقَتَ هَذَا بَكِطِلًا
   شُبّحننك فَقِنَا عَذَا بَالنَّارِ ﴾ (آل عمران 191)
- - ◊ دعا إلى إقامة الحجّة والدليل، قالَ سَالى: ﴿ قُلْ هَا أَوُا بُرْهَا نَكُمْ إِن كُنتُدُ صَلِيقِينَ ﴾ (النمل 64)

#### أُحدّدُ:

في الموقفِ التَّالي مهاراتِ التَّفكيرِ الناقدِ:

قَالَ مَالَى: ﴿ فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ ٱلَّيْلُ رَءًا كَوَكُبُمَّ قَالَ هَنذَارَتِي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَآ أُحِبُّ ٱلْآفِيلِينَ اللَّهُ ﴿ الأنعامِ اللَّاعَامِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

أدركَ سيّدُنا إبراهيمُ عَبِينِهِ أَنَّ الَّذي يتغيّرُ لا يصلحُ أَنْ يكونَ إلهًا مدبّرًا للعالم، كما كانَ يعتقدُ قومُه أَنَّ الكواكبَ والشّمسَ والقمرَ هي الّتي تُدبّرُ العالمَ.

أما مهاراتُ التّفكيرِ الناقدِ التّي استخدمَها إبراهيمُ عبيت في النّصِّ؟

# ـ التفكير والتأمل ـ الاستقصاء وجمع المعلومات

ما النتيجةُ التي توصلَ إليها من خلالِ التّفكيرِ والتّأمّلِ؟

ـ أن الإله الذي يعبد لا يمكن أن يأفل

| <br> |   |   | 4 |
|------|---|---|---|
|      |   |   |   |
| <br> | _ | ш |   |
|      |   |   | - |
|      |   |   |   |

الخطورة التي يحذّرُ منها الحديثُ الشّريفُ الآتي: قالَ ﷺ: «كفي بالمرءِ كذبًا أن يُحَدِّثَ بكلِّ ما سمع » (رواه مسلم).

ـ خطر الإشاعة.

#### أربظ:

بينَ ما توصِّلْتُ إليه ومهارةِ التّفكيرِ النّاقدِ.

وجوب التأني و التثبت في الأخبار

#### أناقش:

نظريةَ المؤامرةِ، بإشرافِ المعلم وبالتّعاونِ معَ طلّابِ الصّفّ.

نشاط

# أهميّةَ التّفكيرِ الناقدِ:

يحتاجُ المسلمُ إلى التّفكيرِ الناقدِ في مواجهةِ مواقفِ الحياةِ المختلفةِ، وصونِ النفسِ عنِ الوقوعِ في الأخطاءِ، وتتلخّصُ أهميّةُ التّفكيرِ الناقدِ فيما يأتي:

- ◊ تدريبُ الإنسانِ على البحثِ والاستقصاءِ والتّعلم الذاتيّ.
  - ♦ الابتعادُ عن التّعصّبِ والتّشدّدِ والتّطرّفِ.
- ◊ اكتسابُ الإنسانِ القدرةَ على الحوارِ والتّواصلِ معَ الآخرِ.
- \_ فهم المحتوى المعرفي للمواضيع\_
- يثير التساؤلات الذكية لدى المتعلمين .

# أُحلِّلُ، وأستنتجُ

دلالةَ القولِ الآتي: "كلُّ يُؤخَذَ قولَه ويُرَدُّ إلَّا صاحبَ هذا القبرِ"، يعني الرَّسولَ ﷺ.

إن ما ثبتَ عن النبي على فهو من العلم الصّحيح المسلّم به.

إن الآراءَ قابلةٌ للنقاشِ بعيدًا عنِ التّزمُّتِ والتّشددِ.





## أهدافُ التَّفكير الناقدِ:

للتّفكير الناقدِ أهدافُ كثيرةٌ، منها:

- اتخاذُ القراراتِ الصّحيحةِ.
- حلُّ المشكلاتِ، ومواجهةُ المستجدّاتِ على أساسِ العلمِ والمعرفةِ.
  - ◊ تجنُّبُ الفردَ والمجتمعَ الوقوعَ في الخطأِ والتّقليلِ من احتمالاتِه.
    - ◊ تحقيقُ التّقدّم على أسسٍ ثابتةٍ وسليمةٍ.

#### آذکرُ:

أهدافًا أخرى للتفكير الناقدِ:

- تحديد درجة قوة البراهين والأدلة الغامضة - تحديد الافتراضات غير الظاهرة والمتضمنة في النص

# أستقصاي:

من الكتابِ والسِّنَّةِ نصوصًا تدلُّ على ما يلي:

| النّصوصُ الشّرعيّةُ                                           | العبارة                                          |  |
|---------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|--|
| (( إِن جَاءِكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَا فَتَبَيَّنُوا))              | تحرّي المعلومةِ الصّحيحةِ والدقيقةِ.             |  |
| قالَ ﷺ: «كفي بالمرءِ كذبًا أن يُحَدِّثَ بكلِّ ما سمع »        | التّحذيرُ منَ الكذبِ.                            |  |
| ﴿إِنَّ إِبْرَاهِيمَ لَحَلِيمٌ أَوَّاهُ مُّنِيب».              | منزلةُ الحلْمِ والأناةِ بوصفِ الله بعض رسله بهما |  |
| قوله صلى الله عليه وسلم (بئس مطية الرجل زعموا ) صححه الألباني | النهيُ عن إطلاقِ الكلامِ على عواهنِه دونَ دليلٍ. |  |

#### أفكَّرُ، وأُحدّدُ:

من خلالِ الحديث الشّريف، وحسبَ الجدولِ التّالي:

﴿ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ اَنَّ رَجُلًا أَتِى النَّبِيَّ اللَّهِ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، وُلِدَ لِي غُلاَمُ أَسُودُ، فَقَالَ ﴿ هَلْ لَكَ مِنْ إِبِلِ؟ قَالَ: نَعَمْ، قَالَ ﴿ اللَّهِ: هَلْ فِيها مِنْ أَوْرَقَ ؟ قَالَ: نَعَمْ، قَالَ ﴿ اللَّهِ: فَأَنّى مَنْ إِبِلِ؟ قَالَ: نَعَمْ، قَالَ ﴿ اللَّهِ: فَأَنّى ذَلِكَ؟ قَالَ: لَعَلَّهُ نَزَعَهُ عِرْقُ، قَالَ ﴾ فَلَعَلَّ ابْنَكَ هَذَا نَزَعَهُ ". (رواه البخاري)

| ـ الشك والريبة في زوجته                                                     | سنبه                                                              | الموضوغ |
|-----------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|---------|
| - نفي الولد بناء على القرائن - والقذف بالتعريض                              | مضمونًه                                                           | الموصوع |
| - بربطه بالواقع الذي يعايشه ويعرفه عن قرب<br>وذلك بالقياس وضرب المثل بالإبل | كيفَ وجّهَ النبئُ ﷺ تفكيرَ الرَّجلِ<br>نحوَ التَّفكيرِ النَّاقدِ؟ |         |
| - أزال عنه الشك الذي كان في داخله تجاه زوجته                                | ما أثرُ التَّفكيرِ الناقدِ<br>على حياةِ هذا الرَّجلِ؟             |         |

### أطبّق:

بناءً على ما سبقَ تعلَّمُه أَكملُ الجدولَ التّاليَ من خلالِ النّصِّ: (حاولْ فهمَ سماتِ الشّخصيّةِ الناقدةِ).

\* كَانَ ربيعةُ بِنُ كُعبِ سَكَ يخدمُ النبيَّ ، ويقومُ على حوائجِه، قالَ ربيعةُ: "فَقالَ لي يَوْمًا لِما يَرى مِنْ خِفَّتى لَهُ وَخِدْمَتى إِيّاهُ: سَلْني يا رَبيعَةُ أَعْطِكَ. فَقُلْتُ: أَنْظُرُ في أَمْري يا رَسولَ اللَّهِ ثُمَّ أَعْلِمُ لَكَ ذَلِكَ. فَفَكَّرْتُ فِي نَفْسِي فَعَرَفْتُ أَنَّ الدُّنْيا مُنْقَطِعَةٌ زائِلَةٌ، وَأَنَّ لي فيها رِزْقًا سَيَكْفيني وَ يَأْتيني. فَقُلْتُ أَسْأَلُ رَسولَ اللَّهِ ﷺ لِآخِرَتي؛ فَإِنَّهُ مِنَ اللَّهِ عَرْبَهَ اللَّهُ عَرْبَهَ اللَّهُ عَرْبَهَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَرْبَهَ اللَّهُ عَرْبَهَ اللَّهُ عَرْبَهَ اللَّهُ عَرْبَهَ اللَّهُ عَرْبَهَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَرْبَهَ اللَّهُ عَرْبَهَ اللَّهُ عَرْبَهَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى فَقَالَ ﷺ: مَا فَعَلْتَ يِا رَبِيعَةُ؟ فَقُلْتُ نَعَمْ يِا رَسُولَ اللَّهِ أَسْأَلُكَ أَنْ تَشْفَعَ لِي إِلَى رَبِّكَ فَيُعْتِقَنِي مِنْ النَّارِ. فَقَالَ ﷺ: مَنْ أَمَرَكَ بِهَذا يا رَبِيعَةُ؟ فَقُلْتُ: لا واللَّهِ الَّذي بَعَثَكَ بِالْحَقِّ ما أَمَرَني بِهِ أَحَدُّ، وَلَكِنَّكَ لَمَّا قُلْتَ سَلْنِي أَعْطِكَ، وَكُنْتَ مِنْ اللَّهِ بِالْمَنْزِلِ الّذي أَنْتَ بِهِ، نَظَرْتُ في أَمْري وَعَرَفْتُ أَنَّ الدُّنْيا مُنْقَطِعَةٌ وَزائِلَةٌ، وَأَنَّ لي فيها رِزْقًا سَيَأْتيني، فَقُلْتُ أَسْأَلُ رَسولَ ﷺ لِآخِرَتي. فَصَمَتَ رَسولُ ﷺ طَويلًا، ثُمَّ قالَ لي: إِنِّي فاعِلْ فَأَعِنِّي عَلَى نَفْسِكَ بِكَثْرَةِ السُّجودِ". (رواه أحمد)

| الدليلُ منَ النّصّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | التّحليل                                                                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|
| قولُ ربيعةَ: (أَنْظُرُ في أَمْري يا رَسولَ اللَّهِ).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | عدمُ التسرّعِ في الطّلبِ مباشرةً دليلٌ على عقليّةٍ مفكّرةٍ غيرِ متسرّعةٍ. |
| قولُ ربيعةَ: _ ففكرت في نفسي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | التّأمّلُ بعيدًا عمّا يشتّتُ التّفكيرَ.                                   |
| "فَعَرَفْتُ أَنَّ الدنيا مَنقطِعَة زائِلة، وَان لي فيها رِزقا سَيكفيني وَيَأْتيني. فَقُلْتُ أَسْأَلُ رَسولَ اللَّهِ ﷺ لِآخِرَتي؛ فَإِنَّهُ مِنَ اللَّهِ ﷺ لِآخِرَتي؛ فَإِنَّهُ مِنَ اللَّهِ عَرِيهَ اللَّهِ عَرِيهَ اللَّهُ عَرِيهَ اللَّهُ عَرَيْهَ اللَّهُ عَرِيهَ اللَّهُ اللَّهُ عَرِيهَ اللَّهُ عَرِيهَ اللَّهُ اللَّهُ عَرِيهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَرِيهَ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللِي اللللْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللْمُ الللَ | التّفكيـرُ العلمـيُّ القائـمُ على الفروضِ<br>العلميّـةِ واختبارُهـا.      |
| فقلتُ: أسالُ رسولَ اللّهِ لآخرتي،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ترتيبُ الأولوياتِ.                                                        |
| معرفة ربيعة سبب اختياره في قوله: وعرفت أن الدنيا منقطعة وزائلة وأن لي فيها رزقا سيأتيني فقلت: أسال رسول الله لآخرتي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | القدرةُ على نقدِ الشّيءِ بحجّةِ ودليلٍ.                                   |

#### أُدلّلُ:

على عنايةِ النبيِّ على بتعليم الصّحابةِ التّأمّل والتّدبّرَ "التّفكيرَ الناقدِ".

قوله صلى الله عليه وسلم: (مَثَلُ القائم على حدود الله والواقع فيها كمثل قوم استهموا على سفينة ....). البخاري 2493

# أربطُ:

بينَ دلالةِ الحديثِ الشّريفِ التّالي ومهارةِ التّفكيرِ الناقدِ:

﴿ في حديثِ سهلِ بنِ سعدِ السّاعديِّ أنّه قالَ: "مَرَّ رَجُلْ عَلَى رَسولِ اللَّهِ عَلَى أَفَقالَ: ما تَقولُونَ في هَذا؟ قالُوا: حَرِيُّ إِنْ خَطَبَ أَنْ يُنكَحَ، وَإِنْ شَفَعَ أَنْ يُشَفَّعَ، وَإِنْ قالَ أَنْ يُسْتَمَعَ، قالَ: ثُمَّ سَكَتَ، فَمَرَّ رَجُلْ مِنْ فُقَراءِ الْمُسْلِمينَ، فَقالَ: ما تَقولُونَ في هَذا؟ قالُوا: حَرِيُّ إِنْ خَطَبَ أَنْ لا يُنْكَحَ، وَإِنْ شَفَعَ أَنْ لا يُشَفَّعَ، وَإِنْ قَالَ أَنْ لا يُشَعَمَ، فَقالَ رَسولُ اللَّهِ عَلَى: هَذا خَيْرٌ مِنْ مِلْءِ الْأَرْضِ مِثْلَ هَذا". (صحيح البخاري)

حل الرسول عليه الصلاة والسلام المشكلة من خلال مهارة الاستنتاج التي هي من أصول القياس.





### إضاءات

اإذا كانَ غرضُه (الباحثُ) معرفة الحقائق، (فعليه) أنْ يجعلَ نفسَهُ خصمًا لكلِّ ما ينظرُ فيه، ويتَّهِمَ أيضًا نفسَهُ عندَ خِصامِهِ فلا يتحاملُ عليه (على ما ينظرُ فيه) ولا يتسمّحُ فيهِ فإنَّهُ إذا سلكَ هذهِ الطَّريقةِ انكشفتْ لهُ الحقائقُ، وظهرَ ما عساهُ وقعَ في كلام مَنْ تقدّمَهُ مِنْ تقصيرِ".





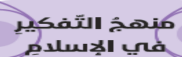




#### مفهوم التّفكير الناقد

- هو تفكير تأملي هادف يستعين بقواعد المنطق والاستدلال والاحتمالات

مُنهجُ التَّفكير مُن الإسلامِ



### - اتخاذ القرارات الصحيحة ـ حل المشكلات ومواجهة المستجدات

مهارات التّفكير الناقد

ـ الاستقصاء وجمع المعلومات

- التفكر والتأمل

ـ إقامة الحجة والدليل

ـ الحوار وتقييم الأراء

- ـ تجنب الفرد والمجتمع الوقوع في الخطأ

  - ـ تحديد درجة قُوة البراهين والأدلة الغامضة

#### أهمتة التّفكير

| <ul> <li>تدریب الإنسان علی البحث والاستقصاء</li> </ul> |   |
|--------------------------------------------------------|---|
| ـ الابتعاد عن التعصب والتشدد والتطرف                   |   |
| - اكتساب الإنسان القدرة على الحوار والتواصا            |   |
| مع الآخر                                               |   |
| كشف الأضاء وسيرة على المناه                            | 4 |

ـ تغزيز الايجابيات والارتقاء بها



# أُجِيبُ بمفرداي:

♦ أولًا: وضَّحْ مفهومَ التّفكيرِ الناقدِ:

## - هو تفكير تأملي هادف يستعين بقواعد المنطق والاستدلال والاحتمالات

ثانيًا: ما هي أهم مهاراتِ التّفكيرِ الناقدِ؟

ـ الاستقصاء وجمع المعلومان

ـ إفامه الحجه والدليل

- الحوار وتقييم الآراء

- ثَالثًا: اذكر أهم أهدافِ التّفكيرِ النقدي:
- 1. \_ اتخاذ القرارات الصحيحة
- 2. ـ حل المشكلات ومواجهة المستجدات
- وابعًا: قالَ مَالى: ﴿ وَإِذَا جَآءَ هُمَ أَمْرُ مِنَ ٱلْأَمْنِ أَوِ ٱلْخَوْفِ أَذَاعُواْ بِهِۦ ﴾ (النساء 83)، تشيرُ الآيةُ إلى أمرِ خطيرٍ، ما هو؟

ـ خطر الإشاعة.

- ♦ خاصسًا: بيّنْ موقفَ التّفكيرِ الناقدِ منَ الشّائعاتِ.
- التمحيص والتدقيق في كل الشائعات والبعد عن نشرها أو الخوض فيها

أكتبُ تقريرًا موجزًا عن دورِ التّفكيرِ الناقدِ في طلبِ العلمِ، وأعرضُه على طلبِ العلمِ، وأعرضُه على طلبِ العلمِ الصّفِّ.





| مستوى تحقّقِهِ |      | مستوى تحقّقِهِ جانبُ التّعلّم |                                                            |   |
|----------------|------|-------------------------------|------------------------------------------------------------|---|
| متميّز ٛ       | جيدٌ | متوسطٌ                        | جانب التعلم                                                |   |
|                |      |                               | استيعابي لمفهومِ التّفكيرِ.                                | 1 |
|                |      |                               | إمكانيةُ التّفريقِ بينَ التّفكيرِ الناقدِ وحلِّ المشكلاتِ. | 2 |
|                |      |                               | توضيحُ أهدافِ التّفكيرِ الناقدِ.                           | 3 |
|                |      |                               | بيانُ أهميّةِ التّفكيرِ الناقدِ.                           | 4 |
|                |      |                               | الاستدلالُ على التّفكيرِ الناقدِ من الكتابِ والسّنّةِ.     | 5 |

#### معجمُ الدّرسِ

| المعناب                                                                 | المصطلحُ          |  |
|-------------------------------------------------------------------------|-------------------|--|
| إعمالُ العقلِ وتأمَّلُه في أمرٍ يخطرُ فيه.                              | التّفكيرُ         |  |
| تفكيرٌ تأمليُّ هادفٌ لتقييمِ أمرٍ معيّنٍ أو الوصولِ إلى حلِّ مشكلةٍ ما. | التّفكيرُ الناقدُ |  |
| طريقة تفكيرية يستخدِم فيها الفرد معارف ومهارت وخبرات لحل الموقف المشكل. | حلُّ المشكلاتِ    |  |
| الحياديّةُ وعدمُ التّحيّزِ في إصدارِ القرارِ والحكمِ.                   | الموضوعيّةُ       |  |

# الوقف عطاعٌ ونماعٌ

- 1. أشرحَ مفهومَ الوقفِ.
  - 2. أبينَ فضلَ الوقفِ.
- 3. أميزَ بينَ أنواع الوقفِ.
- 4. أوضح دورَ الوقفِ في خدمةِ المجتمع.

أتعلمُ منْ هذا الدرسِ أنْ

# أبادرُ لاتعلمَ



أطلقت هيئة الشؤون الإسلامية والأوقاف بدولة الإمارات العربية المتحدة مشروعًا وقفيًّا تحت شعار الفحص القطاة! ، فقدرت قيمة المفحص الواحد بمئتي درهم ، حيث تعمل الهيئة على استثمار القيمة المدفوعة ، وبريعها تُبنى المساجدُ وتعمرُ في جميع إمارات الدولة ، ومفحص القطاة هو المكانُ الذي يحفرُهُ طائرُ القطاة ليضع فيه بيضه.

# أفكّرُ:

بالتعاونِ مع زميلي أحدِّهُ الأهداف التي تسعى الهيئةُ لتحقيقِها منْ إطْلاقِ المشْروعِ الوقفيِّ تحتَ شعارِ (مفحصُ القطاةِ).

تعميق المشاركة الفردية والمجتمعية في المحافظة على حرمة المساجد.

- توسيع نطاق المشاركة المجتمعية من خلال الأوقاف.
- ي تيسير أمر المساهمة في المشروع على محدودي الدخل.



# 

حرصَ الإسلامُ على إشاعةِ روحِ التَّكافُلِ بينَ أفرادِ المجْتمعِ، فشرَّعٌ لتحْقيقِ ذلكَ الكثيرَ منْ أبوابِ الخيرِ ومنْها: الزَّكاةُ، والهبةُ، والوقفُ.

# ً التعريفُ بالوقفِ:

هوَ الحبسُ والمنْعُ؛ وقفتُ كذا أيْ حبستُهُ. ويقصدُ بهِ أن يخصّصَ الشخصُ شيئًا يملكُهُ لنفْعِ الناسِ فلا يبيعُهُ، ولا يهَبُهُ لأحدٍ، ولا يورثُهُ بعدَ وفاتِهِ. ويكونُ الانتفاعُ منْ ذاتِ الشَّيءِ أو بِريعِه، ويصرفُ منهُ في وجوهِ الخيْرِ.

# أعدُّدُ

خلالَ ثلاثِ دقائقَ أكبرَ قدرٍ ممكنٍ منْ أنواعِ الأعْيانِ الموْقوفةِ في وقْتِنا المُعاصِرِ.

أراضي بيوت مساجد معاهد مكتبات مستشفيات

# ً الوقفُ قربةٌ إلى اللهِ تَعالَى:

قَدْ شرعَ اللهُ تَعالَى لنا الوقفَ ورغَّبنا فيهِ وندَبَ إليْهِ، وعدَّهُ نوعًا منْ أنواع الصدَقاتِ التي يتقرَّبُ صدقة جارية، أو علم ينتفعُ به، أو ولد صالح يدعو له).[رواه مسلم] وقال عَلَيْ : (إِنَّ مِمَّا يلحقُ المؤمن من عملِه وحسناتِه بعدَ موتِه عِلمًا علْمَه ونشرَه، وولدًا صالحًا تركه، ومُصحفًا ورَّثَه، أو مسجِدًا بناهُ، أو بيتًا لابنِ السَّبيلِ بناهُ، أو نَهـرًا أجراهُ، أو صدَقـةً أخرجَها من مالِه في صِحَّتِه وحياتِه يَلحَقُهُ من بعدِ موتِهِ) [رواهُ ابنُ ماجه].

# أتعاونُ وأقارنُ:

بالتَّعاونِ معَ مجْموعتي أبيِّنُ وجهَ الشَّبهِ والاختلافِ بينَ الصدقةِ والوقْفِ.

| الوقفُ                       | الصدقةُ                        | وجْهُ المقارنةِ    |
|------------------------------|--------------------------------|--------------------|
| يجوز للفقراء والأغنياء       | تعطى للفقراء والمساكين         |                    |
| لا يباع ولا يوهب ولا يورث    | يصح تملكها وبيعها وهبتها       | أُوجُهُ الاختِلافِ |
| يجري أجرها حتى بعد الموت     | يصل أجرها للمسلم بمجرد إخراجها |                    |
| <br>بة لله تعالى             | <mark>کلاهما قر</mark>         |                    |
| <br>ظيم في التكافل الاجتماعي | - كلاهما له دور ع              | أُوجُهُ الاتفاقِ   |
| <br>تمية للمجتمعات           |                                |                    |

### وقفُ المسلمينَ الأوائلِ:

تسابقَ الصحابةُ رضوانُ اللهِ عليهِمْ في وقفِ كثيرٍ منْ أموالِهِمْ، وحبْسِها في أوجُهِ الخيْرِ والبرِّ المُخْتلفة؛ لتعمَّ فائدتُها جميعَ أفرادِ المجتمع، حتَّى قالَ جابرٌ ( الله علمُ أحدًا كانَ له مالٌ منَ المُهاجرينَ والأنصارِ، إلا حبسَ مالًا منْ مالِه صدقةً مؤبدةً لا تُشتَرَى أبدًا، ولا توهبُ، ولا تورثُ). ونذكُرُ نماذجَ منْها:

وقفَ عمرُ بنُ الخطابِ ( عَنِي أُرضًا لهُ بخيبرَ، حيثُ إنَّ ابنَ عُمَرَ ( عَنِي ) قالَ: أَصابَ عُمَرُ أَرضًا بِخيبرَ، فأَتَى النَّبيَّ عَمْرُ مَنْه؛ فما تَأْمُرُني عَسْتَأْمِرُه فيها، فقالَ: يا رَسُولَ اللهِ، إِنِّي أَصِبْتُ أَرضًا بِخيبرَ، لم أُصِبْ مالًا قَطُّ هو أَنْفَسُ عندي منْه؛ فما تَأْمُرُني به عَلَى: «إنْ شِئْتَ حَبَسْتَ أَصْلَها، وَتَصَدَّقَ بها»، قال: فَتَصَدَّقَ بها عُمَرُ؛ أَنَّهُ لا يُباعُ أَصْلُها، ولا يُبْتاعُ، ولا يُورَثُ، ولا يُوهَبُ، قال: فَتَصَدَّقَ عُمَرُ في الفُقراءِ، وفي القُرْبَى، وفي الرِّقابِ، وفي سَبيلِ اللهِ، وابنِ السَّبيلِ، والضَّيْفِ، لَا حُبَاحَ عَلَى مَنْ وَلِيَها أَنْ يَأْ كُلَ مِنْها بِالْمَعْرُ وفِ،... { متفق عليه، واللفظُ لمسلم }.

العلام المن الوقف في وقف عمر بن الخطاب (المُعَلِينُهُ) المن المنطاب (المُعَلِينُهُ)

والله عمر بن الخطاب عليه

- الموقوف:

اروات بعیبر،

تصدقت بها على أن لا تباع ولا توهب

وجه البر: الفقراء، القربي

اشترى عثمانُ بنُ عفانَ ( الله على الله على الله الله المجتمع المؤوقاف ألى المساجد، فقد أقبل عليها الصحابة ( الشهر الأجر ، ولتوفي ما يحتاجه المجتمع ، فعن ثمامة بن حزن القشيري قال: شهدت الدّار حين أشرف عليهم عثمان فقال: «أنشدُكم بالله وبالإسلام هل تعلمون أنَّ رسولَ الله على قدم المدينة وليس بها ماء يُستعذب غير بئر رومة ، فقال: «من يشتري بئر رومة فيجعل فيها دلوَه مع دلاء المسلمين بخير له منها في الجنّة؟ »، فاشتر يتُها من صلب مالي، فجعلت دلوي فيها مع دلاء المُسلمين؟ » (رواه النسائي)، وأصلُه أخرجه البخاري في الشرب والمساقاة ، باب: من رأى صدقة الماء ، معلقًا.

أَشهدَ عُثمانٌ بنُ عفَّانَ ( عَن النبيَّ عَلى والصحابة على وقفه عندما أعلنَ وقفه لبئر رومة سقاية للمسلمين.



صورة لبئر رومة في المدينة المنورة

# أصدِرُ حكمًا: بالتعاوُنِ معَ زميلي أبيِّنُ حكمَ ما يلي معَ التَّعليلِ:

# • انتفاعُ الواقفِ بجزء منْ ريع وقفه. يجوز ، الدليل من فعل عمر في وقفه وموافقة الرسول على خلك .

• الكتابةُ والإشهادُ على الوقفِ في وقْتِنا المُعاصِرِ.

يستحب للواقف الكتابة والإشهاد على الوقف. ليضمن استمرار الوقف، ليحفظه من الضياع أو المنازعة وخاصة من الورثة. بدليل اشهاد عثمان للرسول ري والصحابة الكرام.

ساهمت المرأةُ في ظلّ الإسلام بدور كبيرٍ في ازدِهارِ الأوقافِ، وتوْظيفِها لخدمةِ المجتمع، فقدْ تصدّقت أمُّ المؤمنينَ أمُّ حبيبة رملةُ بنتُ أبى سُفيانَ ( المُن بأرضِ لها على مواليها وأقاربِها، كما اشترتْ حفصةُ بنتُ عمرَ ( المُن على المؤفقة له لآلِ الخطّابِ.

# أبحثُ

عن نماذجَ أخْرَى لوقفِ النِّساءِ في الحضارةِ الإسلاميةِ في مجالاتِ التَّعليمِ والرِّعايةِ، مُستعينًا بشبكةِ الإنترنتُ أو المكتبةِ، ثمَّ أقرؤُها على زملائي.

# شروطُ الوقفِ:

نظمَ الإسلامُ الوقفَ ووضَعَ لهُ منَ الشُّروطِ ما يكفُلُ استدامةَ العينِ والمنفعةِ معًا؛ لتعمَّ الفائدةُ أفرادَ المجتمعِ جميعًا، ومنْها:

• أن يكونَ الواقفُ أهلًا للتصرُّفِ بالمالِ؛ بأنْ يكونَ: بالغًا، عاقلًا، مختارًا غيرَ مكره، مالكًا للعينِ الَّتي يريدُ وقْفَها. • أن يكونَ الموقوفُ مالًا مُتَقَوَّمًا - أيْ له قيمةٌ في الشرْعِ -، معلومًا يتمُّ تحديدُه منعًا للخِلافِ بينَ النّاسِ، وأنْ يكونَ ممّا يدومُ الانتفاعُ بِهِ.

• أَنْ يَكُونَ المُوقُوفُ عَلَيْهِ جَهَّ برِّ وليستْ جَهَّ معصيةٍ، وأَنْ تَكُونَ غيرَ منقطعةٍ؛ أيْ لا تنتهي.

• يشترطُ في الصيغةِ الجزمُ والإلزامُ، فلا ينعقدُ الوقفُ بالوعْدِ، ولا يصحُّ تعليقُها على شرطٍ.

# أناقش وأعلّل:

حكمَ وقفِ الكتُبِ والمواقعِ الإلكترونيةِ كالمكتبةِ الوقفيَّةِ التي توفُّرُ نسخًا إلكترونيةً منَ الكتُبِ.

جائز، لتوفر شروط الوقف فيه ولما فيه من تنمية تعليمية للمجتمع.

## [أنواعُ الوقفِ:

تعدُّدتْ أنواعُ الوقفِ حسبَ الجهةِ الموقوفِ عليْها ابتداءً، ليقسمَ إلى ثلاثةِ أنواع هيَ: الوقفُ الأهليُّ: وهو ما جُعلتْ فيه المنفعةُ ابتداءً على أقاربِ الواقفِ أوْ على أفرادٍ معيَّنينَ، ويطلقُ عليهِ أيضًا: الوقفُ الذُّرِيُّ أو الوقفُ الخاصُّ.

الوقفُ الخيريُّ: ويسمَّى الوقفَ العامَّ، وهوَ ما جُعلَتْ فيهِ المنفعةُ إلى جهةٍ أو أكثرَ منْ جهاتِ البرِّ التي لا تنقطِعُ، سواءٌ كانوا معينينَ بالوصفِ كالفُقراءِ، أو جهاتِ برِّ عامَّةٍ.

الوقفُ المشتركُ: وهوَ ما يجمعُ بينَ الوقفِ الخيريِّ والأهليِّ، بأنْ يُخَصِّصَ الواقفُ جزءًا منْ منافعِ الوقفِ لذريَّتِهِ مثلًا، ويتركَ جزءًا آخَرَ لوجوهِ البرِّ والإحسانِ. كأنْ يقفَ دارَهُ على جهتَينِ مختلفتيْنِ، مثلَ: أن يقفَ على جهتَينِ مختلفتيْنِ، مثلَ: أن يقفَ على جهتَينِ مختلفتيْنِ، مثلَ: أن يقفَها على أولادِه، وعلى المساكين.

أبيِّنُ:

نوعَ الوقفِ فيما يَلي:

الوقف وقفُ عمرَ بنِ الخطّابِ ( عَيْنَ ) أرضًا له بخيبرَ على الفُقراءِ، والقُرْ مشترك على جهات الخير وأقاربه خيري على عامة المسلمين اشْترَى عثمانُ بنُ عفّانَ (ﷺ) بئرَ رومةَ فجعلَ دلْوَه فيها معَ دِلا اشترتْ حفصةُ بنتُ عمرَ ( المنظمة عند عمر المنطبة عند المنطبة عند المنطبة عند المنطبة المنطبق المنطبة المنطبق ا

#### الوقفُ ... خدمةُ للمجتمع:

لقدْ تفنَّنَ المسلمونَ منذُ عهدِ النبيِّ عَلَيْ وعلى مرِّ العُصورِ في ابتِكارِ أغراضٍ ومجالاتٍ متنوعة للوقف، فشهدتِ الأوقافُ نموً اوتنوُّعًا، فله يتركِ المسلمونَ بابًا منْ أبوابِ الخيرِ إلّا وقَفوا عليه ما يضمنُ بقاءَهُ، و يكفلُ استِمرارَ نفعِهِ، ليحقِّقَ التكافُلَ الاجتماعيَّ بينَ أفرادِ المجتمع، ومِن نماذج الوقْف:

أوقافُ المساجدِ ومرافقِها ولوازمِها، حيثُ بادرَ المسلِمونَ لعِمارتِها و إنارتِها، و إمدادِها بالمصاحِف، وحفْرِ الآبار لها للوُضوء، وأوقافُ المدارسِ وتوابعِها منْ أماكن إقامة الطلابِ الغرباء، ومواضع الدِّراسةِ والمطالعةِ، وقاعاتِ البحثِ والكتابةِ، والمرافقِ الصحيةِ، وأوقافِ المكتباتِ العلميةِ والثقافيةِ. الدِّراسةِ والمطالعةِ، وقاعاتِ البحثِ والكتابةِ، والمصحّاتِ وجهاتِ الإنفاق على المرضَى والأطبّاءِ. أوقافُ الخدماتِ الاجتماعيةِ لرعايةِ الفقراءِ والأطفالِ والنِّساءِ والخدمِ والعاطلينَ عنِ العملِ. وأوقافُ الطيورِ والقططِ. وأوقافُ الطيورِ والقططِ. استوعبَ الوقفُ على مرِّ العصور المقاصدَ العامةَ للشريعةِ الإسلاميةِ بتعدُّدِ أنواعِه ومجالاتِه.

#### أتعاونُ وأستخلِصُ:

الآثارَ الإيجابيةَ للوقفِ على الأهلِ المقرَّبينَ أوْ علَى جهاتِ البرِّ.

الآثارُ الإيجابيةُ للوقفِ على الأهلِ المقرَّبينَ الآثارُ الإيجابيةُ للوقفِ على جهاتِ البرِّ

تحقيق الاكتفاء المالي لهم، فتركهم أغنياء خير

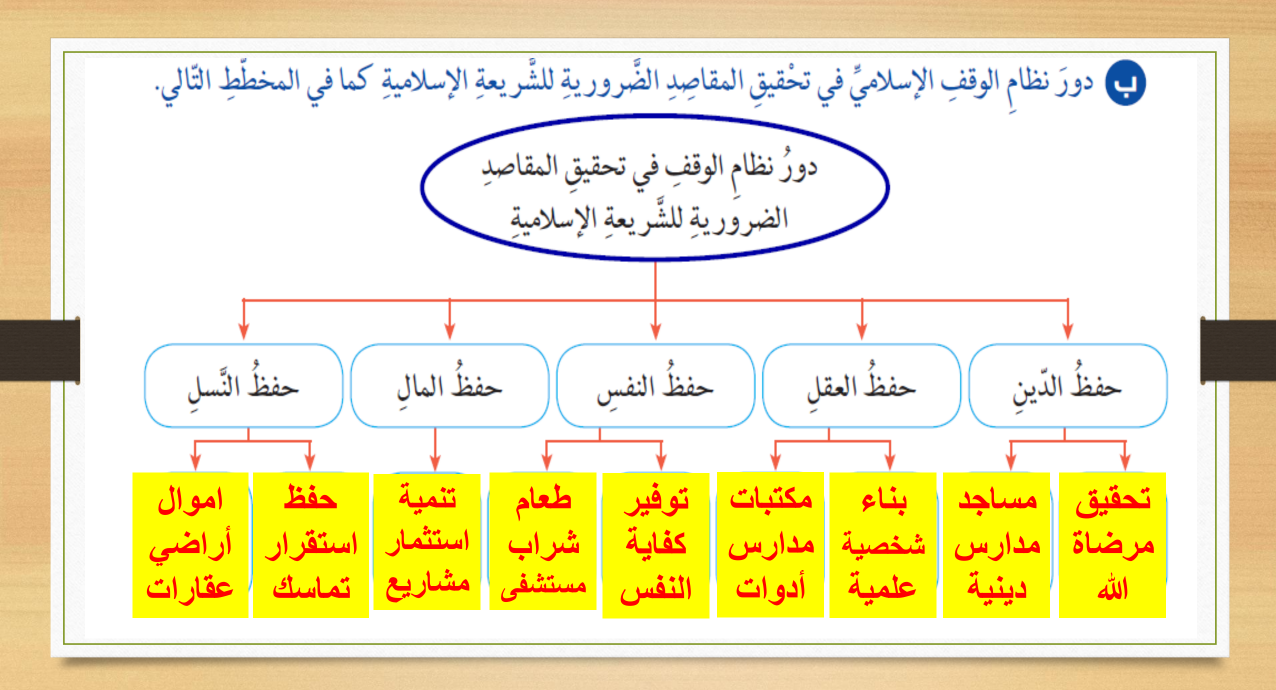
توثيق صلة الرحم

دعم الاستقرار وأخلاقيات التضامن بينهم

التنمية المستدامة للمجتمع

تدوير المال للصالح العام

تحقيق التكافل الاجتماعي . تحقيق الدعم لمؤسسات المجتمع.



#### ً الإماراتُ والوقفُ:

أدركتْ قيادتُنا الرشيدةُ فضلَ الوقفِ ودورَه في تنميةِ المجتمع في جَميع مجالاتِ الحياةِ، فكانَ والدُنا القائدُ المؤسسُ لدولةِ الإماراتِ العربيةِ المتَّحدةِ الشيخُ زايدُ بنُ سلطانَ آل نهيانَ رحِمهُ اللهُ تعالَى سبّاقًا إلى الوقفِ، فقد وقف أوقافًا كثيرةً في وجوهِ الخيْرِ المختلِفةِ داخلَ الدُّولةِ وخارجَها؛ ليعمَّ على كافَّةِ أفرادِ المجتمع بمختلفِ دياناتِهِم ومُستوياتِهم الماديَّةِ، بل تعدَّى إحسانُه الإنسانَ ليشملَ النباتَ والطيرَ، وعلى نهجِهِ سارَ الحكامُ والتجارُ، بل تعدَّى ذلكَ ليتسارعَ الأفرادُ للمُساهمةِ في الوقفِ الجماعيِّ الذي تمَّ تسهيلُ أمورِه من قبَلِ المؤسَّساتِ الوقفيَّةِ المنتشرةِ، والَّتي تعملُ على تنظيم الأوقافِ وتنميتِها ورعايتِها في مختلفِ أنحاءِ الدُّولةِ.

| أعيِّرُ: | İg | أبحثُ |  |
|----------|----|-------|--|
| -        |    |       |  |

أبحثُ عن نماذجَ من الأوقافِ في دولةِ الإماراتِ العربيةِ المتحدةِ، وأعبرُ عن واجبي تِجاهَ الأوقافِ المنتشرةِ في أرْجاءِ بلادي.

## مركز جمعة الماجد للثقافة والتراث

وقف بيت النور السكني بدبي

## كلية الدراسات العربية والإسلامية

أُعَبِّرُ عنْ واجبي تجاهَ الأوقافِ المنتشرةِ في أرْجاءِ الإماراتِ:

فردي

تكافل المجتمع. تتمية المجتمع.





# فردي

1) بِمَ تردُّ على مَنْ يدَّعي أنَّ الوقفَ فيه تجميدُ للمالِ الموقوفِ، وإخراجُ لهُ منْ دائرةِ المالِ النّافع؟

- 2) أبيِّنُ الحكمَ الشَّرعيَّ لِما يلي معَ التَّعليلِ:
- غير جائز ، لأنه غير بالغ
- وقف الأفضل أن يبقي للورثة نصيب.
- غير جائز ، لأنه غير محدد النسبة.
- غير جائز ، لأنه غير مملوك. فذه منه على الفُقراءِ.

# تَانيًا: أُثري خبراتي:

# 1. أقومُ بزيارةٍ إلى مؤسّسةِ الشَّيخِ زايدِ بنِ سُلْطانَ للأعْمالِ الخيريَّةِ، ثمَّ أكتبُ تقريرًا عنْ جهودِ الشَّيخِ زايدِ بنِ سُلطانَ آل نَهْيانَ مؤسِّسِ دولَةِ الإماراتِ - رحمهُ اللهُ - في إنشاءِ ودعْمِ المشاريعِ الوقفيَّةِ داخلَ الدَّولَةِ وخارجَها. 2. بالتعاونِ معَ زملائي أضعُ برنامجًا لمشروع حولَ دورِ الوقفِ في خدَّمةِ المجتمّع تحتَ شعارِ (وقفُ الإماراتِ) ثمٌّ أعرضُهُ على معلمي.

فردى

# أقيِّمُ ذاتي

ما مدى تحقيقي لنواتِجِ التعلُّمِ في هذا الدرْسِ؟

| نِهِ | ستوَى تحقفِ | م     | 9 .1                                 |   |
|------|-------------|-------|--------------------------------------|---|
| ضعيف | جيد         | ممتاز | جانبُ التعلَّمِ                      | م |
|      |             |       | أشرحُ مفهومَ الوقفِ.                 | 1 |
|      |             |       | أبينُ فضلَ الوقْفِ.                  | 2 |
|      |             |       | أميزُ بينَ أنواعِ الوقفِ.            | 3 |
|      |             |       | أوضحُ دورَ الوقفِ في خدمةِ المجتمعِ. | 4 |





أقرأُ العبارةَ التاليةَ وأكملُ وفقَ النَّمطِ:

- أحرصُ على توعيةِ أفرادِ مجْتمعي بدورِ الوقفِ في تنميةِ الوطنِ.

# التنمية البشرية في الإسلام

# 1- أوضح مفهومَ التنميةِ البشريةِ.

- 2- أحللَ العلاقة بينَ التنميةِ وخلافةِ الإنسانِ في الأرضِ.
  - 3- أستنتجَ خصائصَ التنميةِ البشريةِ في الإسلام.
    - 4- أبينَ أهدافَ التَّنميةِ البشريَّةِ.
    - 5- ألخُّصَ بعضَ تجاربِ التنميةِ البشريةِ.

أتعلمُ منْ هذا الدرسِ أنْ

# أبادرُ لأتعلمَ أبادرُ لأتعلمَ





#### إضاءات

إِنْ قامَتِ الساعَةُ وفي يَدِ أَحَدِكُمْ فَسيلَةٌ فلْيَغْرِسْها. مجمع الزوائد



نمطِ تقليديِّ إلى نمطِ آخرَ متقدم. بدأ الحديثُ عن التنميةِ في النصِّفِ الثاني منَ القرن العشرينَ، في ظلِّ الحاجاتِ المتجددةِ للإنسان، والتخصُّصِ في شتّى مجالاتِ

تعتبرُ تنميةُ المواردِ البشريةِ ركيزةً أساسيةً لكلِّ مجالاتِ التنميةِ

الأخْرى، فلا يمكنُ تحقيقُ تنميةٍ في مجالِ ما بعيدًا عن العنصر

البشريِّ؛ لذلك بدأ التَّركينُ علَى تنميةِ المواردِ البشريةِ من أجل

تحقيق التنمية الشاملة للمجتمع، وتركّن مفهومُ التّنمية البشرية

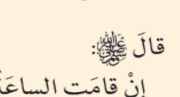
حولَ إطلاقِ طاقاتِ الإنسان وقدراتِ لتحقيق حاجاتِ والانتقال

إلى مستوًى أفضلَ، وهو متَّفقُ تمامًا مع مفهوم التَّنمية بشكل عامً،

وهي الانتقال بمجتمع ما منْ مستوى أدنَى إلى مستوى أعلَى، ومنْ

العلوم، وتزايُدِ أعْدادِ السّكّان.

فَهَلْ هَذِه فَعْلًا هِي بدايةُ التَّنميةِ البشريَّةِ؟



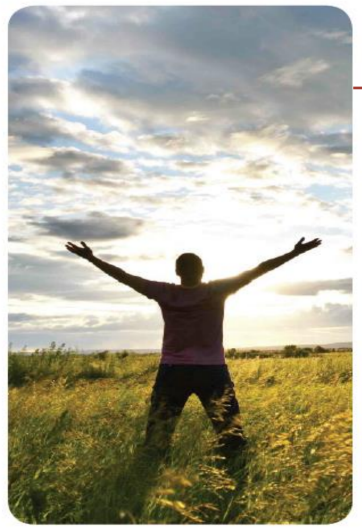




# محمور معاراتي لاتعلم أستخدمُ مهاراتي لاتعلم

#### التنميةُ البشريةُ عبادةُ:

أنزلَ اللهُ-تعالَى-القرآنَ الكريمَ علَى رسولِهِ محمَّدٍ على خاتمًا للكتُبِ السماويَّةِ ومصدِّقًا لها، والمتأمِّلُ في القرآنِ الكريمِ يجِدُ أنَّ موضوعَهُ هوَ الإنسانُ، وأنَّ كلَّ ما فيهِ موجَّهُ لهُ، وقدْ جعلَهُ الله عالَى -نورًا وهدَّى للنّاسِ، ليخْرِجَهم من ظلُماتِ الجهْلِ إلى نورِ العِلْم، ومنَ التخبُّطِ والانحِرافِ الى الهُدى والفَلاحِ، قالَ تعالَى: ﴿ يَهْدِى بِدِ ٱللهُ مَنِ أَلَّهُ مَنِ أَلَهُ مَنِ أَلَهُ مَنِ المُدى والفَلاحِ، قالَ تعالَى: ﴿ يَهْدِى بِدِ ٱللّهُ مَنِ أَلَّهُ مَنِ أَلَّهُ مَنِ أَلَّهُ مَنِ أَلَّهُ مَنِ أَلَّهُ مَنِ أَلَّهُ مَنِ أَلَهُ مَنِ أَلَّهُ مَنِ أَلَهُ مَنْ أَلَّهُ مَنْ أَلَهُ اللهُ عَالَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَالْعَلَامِ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَالَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الْعَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه



ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِهِ، وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [المائدة: 16]، فكانتِ الكلمةُ الأولَى من كتاب اللهِ - تعالَى: ﴿ أَقُرا ﴾ [العلق: 1]، لتبدأ منذُ اللحظةِ الأولى تنميةُ الإنسان، وصارَ واجبًا عليْهِ أَن ينمّى طاقاتِه وقدراتِه، وبشكل دائم ومستمرِّ؛ لينتقلَ منْ نمط تقليديِّ يعيشُ فيه إلى نمط آخَرَ متقلِّم كمًّا ونوعًا. من هُنا نجدُ أنَّ القرآنَ الكريمَ قدْ وضعَ أساسَ التنميةِ البشريةِ وهو العلمُ والمعرفة، وحدَّد غاياتِها عبر آياتِه الكريمةِ منذ قرون بعيدةٍ، فاندِماجُ المسلم في التنميةِ البشريةِ واجبُ شرعيٌ، ليرتقى إلى مراتب متقدمة في الطَّاعة والعبادة وتحقيق ذاتِه، ويتمكَّنَ من مواكبة روح عصره، ويحفَظ مصالِحَه ومصالحَ مجتمعِه والنّاس جميعًا، و يحقق معنَى الخلافة في الأرضِ، قالَ تعالَى: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِهِ كَهِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ [البقرة: 30].

#### ً أحلِّلُ:

بالتعاونِ معَ مجموعتي نحلِّلُ العلاقةَ بينَ خلافةِ الإنسانِ في الأرضِ ومفهومِ التنميةِ البشريةِ.

| البيانُ                                                                                                    |          |                        |       | العناصر                   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|------------------------|-------|---------------------------|
|                                                                                                            |          | عبادة الله تعالى .     | نسانِ | الحكمةُ منْ خلقِ الإ      |
|                                                                                                            |          | عمارة الأرض            | سانِ  | هدفُ استخلافِ الإِن       |
| مدى الحياة                                                                                                 | مدَّتُها | لير حياة كريمة للإنسان | توف   | الغايةُ من تحقيقِ الاسا   |
| مدى الحياة                                                                                                 | مدَّتُها | الإنسان وتوفير حاجاته  | بقاء  | الغايةُ منَ التنميةِ البش |
| اذن: العلاقةُ بِينَ التنمية الشرية على على العلاقةُ بِينَ التنمية الشرية على العلاقةُ بِينَ التنمية الشرية |          |                        |       |                           |
| إذن: العلاقةُ بينَ التنميةِ البشريةِ أن التنمية وسيلة لتحقيق الخلافة في الأرض والاستخلافِ في الأرض         |          |                        |       |                           |

## خَصَائُصُ التنميةِ البشريةِ فَي الإسلامِ:

#### أولًا: الشمولُ:

إنَّ نظرةَ الإسلام للتَّنميةِ نظرةٌ شاملةٌ، شملتِ الإنسانَ والكونَ والحياةَ، ووضحتِ طبيعةَ علاقةِ كلُّ منهما بالآخرِ، قالَ تعالَى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ لَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ ٱسْتَوَى إِلَى ٱلسَّمَآءِ فَسَوَّ لِهُنَّ سَبْعَ سَمَوَتَ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: 29] ، فالكونُ بكلِّ ما فيهِ مسخَّرٌ للإنسانِ، والإنسانُ مكلَّف باستثمار وتطوير مواردِه الطبيعية والحفاظِ عليْها، قالَ تعالَى: ﴿ أَعْبُدُواْ ٱللَّهَ مَا لَكُمْ مِّنَ إِلَهٍ غَيْرُهُ هُو أَنشَأَكُم مِّنَ ٱلْأَرْضِ وَٱسْتَعْمَرَكُمْ فِيهَا فَٱسْتَغْفِرُوهُ ثُمَّ تُوبُوٓا إِلَيْهِ إِنَّ رَبِّ قَرِيبٌ مُجِيبٌ ﴾ [هود: 61]، ليحافسظَ بذلسكَ علسي اسستمراريَّةِ الحيساةِ بكلِّ أشكالِها، ولنْ يتحقَّقَ هذا إلَّا بتنميةِ الإنسانِ لنفْسِه فكريًّا وسلوكيًّا؛ ليكونَ قادرًا علَى تنميةِ بقيَّةِ المجالاتِ الأُخْرَى: الاجتماعيِّ والاقتصاديِّ والبيئيِّ والماليِّ والثقافيِّ، ويحققَ حاجاتِه الروحيةُ والمادية بتوازن واعتدال، دونَ تغليب جانب على آخَر.

#### أتوقعُ:

- بالتعاونِ معَ طلابِ الصفِّ وبإشرافِ المعلِّم نضعُ نتائجَ متوقعةً للحالةِ التاليةِ:

#### الحالة التوقّعاتُ

السمنة والمرض ، الإسراف ، يقصر في واجباته

يبالغُ في تناوُلِ الطَّعامِ بحجَّةِ إمتاعِ نفْسِه.

يقلل الإنتاج ، تخلف المجتمع ،عالة على غيره

تفرَّغَ للعبادةِ وتركَ العمَلَ نهائيًّا.

#### أنتقدُ:

- بالحوارِ معَ مجْموعتي نناقشُ العبارةَ التّاليةَ ونحكمُ عليْها: ( صحيحةٌ، غيرُ صحيحةٍ)

| الغايةُ تبرِّرُ الوسيلةَ                           | العبارة |
|----------------------------------------------------|---------|
| غیر صحیحة                                          | الحكمُ: |
| لا بد أن تكون الغاية مباحة<br>ولا تضره نفسه أوغيره | السببُ  |

#### ثانيًا: ربانيةُ:

كما بينًا سابقًا أنَّ القُرآنَ الكريمَ جاءَ لتحقيقِ سعادةِ الإنسانِ في الدُّنيا والآخرةِ، وهدايتِه و إصْلاحِ شأنِه، وهنذا أعْلى مراتبِ التنميةِ البشريَّةِ، قالَ تعالَى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَىٰ ءَامَنُواْ وَٱتَّقَوْا لَفَنَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكُتِ شَانِه، وهنذا أَعْلى مراتبِ التنميةِ البشريَّةِ، قالَ تعالَى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَىٰ ءَامَنُواْ وَٱتَّقَوْا لَفَنَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكُتِ مِنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [الأعراف: 96]، وهنذا وعندُ اللهِ الذي خلق الخلق، ويعلمُ منا يصلحُهُ ومنا يفسدُه، فنتائجُه سليمةٌ ومضمونةٌ.

أمّا ما يتوصَّلُ إليهِ النّاسُ من علم إنّما يخضعُ للتّجريبِ والتّعديلِ المستمرِّ، وتدارُكِ السلبيّاتِ؛ للوصولِ إلى الصَّوابِ، وخلالَ ذلكَ قد يدفعُ الإنسانُ ثمنًا باهظًا للأخطاءِ المحتملةِ، لكنْ ليسَ هناكَ ما يمنعُ من البحثِ، أو ما يمنعُ من تبادُلِ الخبراتِ والمنافع والتَّعاونِ بينَ البشرِ جميعًا؛ لتحقيقِ المصالحِ الإنسانيَّةِ، قالَ تعالى: ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِّ وَٱلنَّقُوكَ وَلا نَعَاوَفُواْ عَلَى ٱلْبِرِّ وَٱلنَّقُوكَ وَلا نَعَاوَفُواْ عَلَى ٱلْبِرِّ وَٱلنَّقُوكَ وَلا نَعَاوَفُواْ عَلَى ٱلْإِثْمِ وَٱلْعُدُونِ وَٱتَّقُواْ اللَّهَ إِنَّ اللّهَ شَدِيدُ المائدة: 2]

## ثالثًا: إنسانيةُ:

قالَ تعالَى: ﴿ وَلَقَدْ كُرُّمْنَا بَنِيٓ ءَادُمَ ﴾ [الإسراء: 70]، والتكريمُ هنا عامٌ في بني آدَمَ جميعًا، ولم يقتصِرُ على زمانٍ أوْ مكانٍ، وهذا يعْني أنَّ الإنسانَ عمومًا هو محورُ التنميةِ البشريةِ في القرآنِ الكريم، فعليهِ أَنْ يحتفظَ بهذَا التَّكريم، وأن يرفَعَ منْ درجتِهِ فيهِ، قالَ تعالَى: ﴿ يَرْفِعِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْمِنكُمْ وَٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ دَرَجَاتٍ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [المجاللة: ١١] ، وبذلك يحققُ دورَه في الحياةِ، ويحيا حياةً كريمةً سعيدة بالعملِ الصالِح: إخلاصًا وعلمًا وإتقانًا.

الحديثَ الشّريفَ التّاليَ ثُمَّ أجيبُ:

ما يناسبه من الخصائص السّابقة. « الشّمول ، ربانية ، إنسانية «

#### أصمِّمُ:

# نشاط فردي

- أرسمُ خطةً للتَّنميةِ البشريةِ حسبَ الجدولِ التّالي:

| صعوبةٌ متوقعةٌ        | أطورُ نفْساي | اسمُ الخطةِ |
|-----------------------|--------------|-------------|
| طريقةُ حلِّ الصعوبةِ: |              | هدَفي       |
|                       |              | الفترةُ     |
| نتيجةٌ متوقعةٌ:       |              | الإجراءاتُ  |

# الثَّنميةِ البشريَّةِ: ﴿

#### COO.

منْ خلالِ مفهومِ التَّنميةِ البشريَّةِ نتبيَّنُ أهدافَها على النَّحوِ التَّالي:

1- الارتقاءُ بالإنسانِ فكريًّا وسلوكيًّا.

2- إطلاقُ طاقاتِ الإنسانِ وقدراتِه واستخدامُها بأفضلِ الطرُقِ.

3- الاعتمادُ على الذّاتِ، وجعلُ الإنسانِ منتجًا وفاعلًا في المجتَمع، وقادرًا على تحْقيقِ حاجاتِه.

4- الانتقالُ بالفرْدِ والمجتمَع إلى المستَوَى الأفضلِ، وتوفيرُ حياةٍ كريمةٍ لهُما.

5- تحقيقُ المصالح الخاصّةِ والعامَّةِ معَ تقديم المصلحةِ العامَّةِ.

6- جعلُ الإنسانِ قادرًا على التنميةِ الذاتيَّةِ المستمرَّةِ وعدمُ الاكتفاءِ بحدٍّ معينِ.

#### أكونُ رأيًا:

## نشاط فردي

#### - منْ خلالِ الحوارِ معَ مجْموعتي نكوّنُ تصورًا عنِ الحالاتِ التاليةِ حسبَ الجدولِ:

| المبرّراث | رأيي | الحالة                                                                 |
|-----------|------|------------------------------------------------------------------------|
|           |      | قالَ: لقدْ طورتُ ذاتي ونمَّيتُها،<br>لكنّي لا أريدُ أنْ أعمَلَ.        |
|           |      | قالَ: نميتُ ذاتي، لكنَّ الأعمالَ<br>التي تعرضُ عليَّ ليستْ بمستوايَ.   |
|           |      | يحبُّ صناعةَ المنسوجاتِ واشترَى<br>آلةَ نسيجٍ، ولا يَعرفُ عنْها شيئًا. |

#### رتجاربُ في التنميةِ البشريَّةِ: محمد التنميةِ البشريَّةِ:



من العلماءِ مَن طلَبَ العلْمَ وهو كبيرٌ في السّنّ، لم يَحُلِ العمرُ بينَه وبينَ طلَبِ العلْم، فصارَ لهُمْ مكانةٌ بينَ العُلماءِ، وارتفعَ شأنُّهُم بينَ النّاسِ، منْهُم العزَّ بنُ عبدِ السّلام -رحمه الله - فقدْ طلَبَ العلْمَ بعْدَ أَن تجاوزَ الخامسةَ عشرةَ منْ عمرهِ، واجتهدَ في طلب العلم حتى صارَ منْ أشهَر عُلماءِ عصرهِ، وعلَّمَ النَّاسَ اللغةَ والنَّحوَ والفقَّهُ والتَّفسيرَ، وألَّف كتبًا، ولا زالتْ كتُبُهُ في مكتباتِ الجامعاتِ، وما زالَ طلبة العلم ينهلونَ منْها وإلى ما شاءَ اللهُ تعالَى.

#### أناقش

......

......

تشيرُ تقاريرُ حولَ التنميةِ البشريةِ إلى أنَّ منْ نتائج التنميةِ البشريَّةِ انخفاضَ نسبِ الإصابةِ ببعضِ الأمراضِ، وبشكلٍ ملحوظٍ.

- خلالَ جلسةِ نقاشٍ معَ طلابِ الصفِّ، نحدُّدُ سببيْنِ لذلك.

تؤدي التنمية إلى تطور طبي

الاهتمام بالجسم وممارسة عادات صحية سليمة.

.....

........

# عنْ قصَّةِ أحدِ العلماءِ الذينَ طلَبوا العلْمَ كبارًا في السّنِّ، وألخِّصُها لطلبةِ الصَّفِّ.



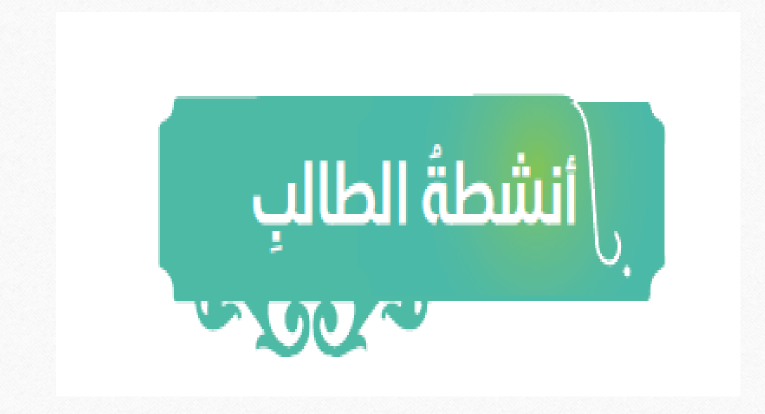
#### التنمية البشرية في الإسلام

| التنمية عبادة: |
|----------------|
| <b>—</b>       |
| معناها:        |
|                |
|                |
|                |
|                |
|                |
|                |
| بدایتُها:      |
|                |
|                |
|                |
|                |
|                |
|                |
| دلیلُها:       |
|                |
|                |
|                |

#### خصائضها:

#### أهدافها:

| <b>↓</b> |
|----------|
|          |
|          |
|          |
|          |
|          |
|          |
|          |
|          |
|          |
|          |
|          |
|          |
|          |
|          |
|          |
|          |
|          |



|       |      | ۵     | Ē |
|-------|------|-------|---|
| נווו. | lanı | ُجيبُ | ı |
|       |      |       | • |

أولًا: أوضحُ حكمَ التنميةِ البشريةِ في الإسلامِ مستدلًا على ذلك.

| ثانيًا: أوضحُ المقصودَ بخاصّيَّةِ الشمولِ للتَّنميةِ البشريَّةِ.                  |
|-----------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                   |
|                                                                                   |
|                                                                                   |
|                                                                                   |
|                                                                                   |
| ثالثًا: أحدِّهُ العلاقةَ بينَ التَّنميةِ البشريَّةِ وتنميةِ المواردِ الطبيعيَّةِ. |
|                                                                                   |
|                                                                                   |
|                                                                                   |
|                                                                                   |
|                                                                                   |
| رابعًا: أعدُّ أهدافَ التنميةِ البشريَّةِ.                                         |
|                                                                                   |
|                                                                                   |
|                                                                                   |
|                                                                                   |

#### أُثْرِي معْلوماتى:

قَالَ تعالَى: ﴿ فَقُلْتُ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ إِنَّهُ وَكَاتَ غَفَّارًا ﴿ اللَّهُ مَا السَّمَاءَ عَلَيْكُمُ مِدْرَارًا ﴿ وَيُمْدِدُكُمُ بِأَمُولِ وَبَنِينَ وَيَجْعَلَ لَكُوْجَنَاتِ وَيَخْعَلَ لَكُوْجَنَاتِ وَيَجْعَلَ لَكُوْجَنَاتِ وَيَجْعَلَ لَكُوْجَنَاتِ وَيَجْعَلَ لَكُوْجَنَاتِ وَيَجْعَلُ لَكُوْ أَنْهَا رَاكُ اللَّهُ اللَّ

| التوبةُ والرجوعُ عنِ الخطأِ إلى الصَّوابِ،<br>وهذه تنميةٌ بشريةٌ.                                 | فَقُلْتُ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ إِنَّهُ, كَانَ عَفَّارًا                                     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| فيهِ إشارةٌ إلى سببِ الحياةِ وغالبِ نعَمِ اللهِ تعالى،<br>وهذا يحقِّقُ لهُمُ الراحةَ والطمأنينةَ. | يُرْسِلِ ٱلسَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِدْرَارًا                                                      |
| فيهِ إشارةٌ إلى المواردِ الطَّبيعيةِ والأولادِ،<br>إشارةٌ إلى حقوقِ الأجيالِ القادمةِ             | وَيُمْدِدُكُمْ بِأَمْوَالِ وَبَنِينَ وَيَجْعَلَ لَكُورٌ جَنَّاتٍ وَيَجْعَلَ لَكُورُ أَنْهَارًا |

# اَقیِّمُ ذاتی

| إِمْ   | ستوَى تحققِ | مہ     | ,                                |   |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
|--------|-------------|--------|----------------------------------|---|--|--|--|--|--|--|--|--|--|
| متميزٌ | جيدُ        | متوسطٌ | جانبُ التعلَّمِ                  |   |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
|        |             |        | مفهومُ التنميةِ البشريةِ         | 1 |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
|        |             |        | مفهوم التنمية                    | 2 |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
|        |             |        | حكمُ التنميةِ البشريةِ           | 3 |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
|        |             |        | خصائصُ التنميةِ البشريةِ         | 4 |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
|        |             |        | دلالاتُ خصائصِ التنميةِ البشريةِ | 5 |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
|        |             |        | أهدافُ التنميةِ البشريةِ.        | 6 |  |  |  |  |  |  |  |  |  |



أثقُ بنفْسي وقدُراتي، وأنمّي ذاتي، وأكونُ منتجًا ومشاركًا في خطَطِ التنْميةِ الوطنيَّةِ، وأقدّمُ مصلحةَ الوطنِ.

#### + أبحثُ:

- أكتبُ تقريرًا عن التنميةِ البشريةِ في دولةِ الإماراتِ العربيَّةِ المتَّحدةِ.

|  | <br> |  |
|--|------|------|------|------|------|------|------|------|------|------|------|------|------|------|--|
|  | <br> |  |
|  | <br> |  |
|  | <br> |  |
|  | <br> |  |
|  | <br> |  |
|  | <br> |  |
|  | <br> |  |
|  | <br> |  |
|  | <br> |  |
|  | <br> |  |
|  | <br> |  |
|  |      |      |      |      |      |      |      |      |      |      |      |      |      |      |  |